# 大方廣佛華嚴經

(八十卷:第四十五卷至第四十八卷) 唐于闐國三藏沙門實叉難陀譯



南無本師釋迦牟尼佛

#### 說明

本繁體校正版《大方廣佛華嚴經》電子書,是根據《乾隆大藏經》大乘華嚴部,第0084部,唐于闐國三藏沙門實叉難陀譯《大方廣佛華嚴經》(80卷)影印本校正的。讀誦儀軌取自福建莆田廣化寺《大方廣佛華嚴經》印本,華嚴字母根據柏林禪寺《華嚴字母》印本校正,標點符號僅供參考。

為了便於讀誦,本電子書按順序每四卷合為一冊,共二十冊。若每天讀一冊,可二十天讀完。

本電子書是免費結緣品。特此說明。

仁慧草堂 二〇一八年五月

# 目録

| ● 起誦儀         | 1 -  |
|---------------|------|
| 香讃            | 1 -  |
| 開經偈           | 1 -  |
| 大方廣佛華嚴經卷第四十五  | 2 -  |
| 阿僧祇品第三十       | 2 -  |
| 壽量品第三十一       | 17 - |
| 諸菩薩住處品第三十二    | 17 - |
| 大方廣佛華嚴經卷第四十六  | 22 - |
| 佛不思議法品第三十三之一  | 22 - |
| 大方廣佛華嚴經卷第四十七  | 41 - |
| 佛不思議法品第三十三之二  | 41 - |
| 大方廣佛華嚴經卷第四十八  | 63 - |
| 如來十身相海品第三十四   | 63 - |
| 如來隨好光明功德品第三十五 | 78 - |

#### ●起舗儀

#### 香讚

(一編)

爐香乍爇. 法界蒙薰. 諸佛海會悉遥聞. 隨處 結祥雲. 誠意方殷. 諸佛現全身.

南無香雲蓋菩薩摩訶薩(合掌三稱)

南無本師釋迦牟尼佛 (合掌三稱)

#### 開經偈

(一編)

無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇 我今見聞得受持 願解如來眞實義

南無大方廣佛華嚴經(合掌三稱)

南無華嚴海會佛菩薩(合掌三稱)

南無本師釋迦牟尼佛 (合掌三稱)

# 大方廣佛華嚴經卷第四十五

唐于闐國三藏沙門實叉難陀譯

# 阿僧祇品第三十

爾時,心王菩薩白佛言:「世尊!諸佛如來演說阿僧祇無量、無邊、無等、不可數、不可稱、不可思、不可量、不可說、不可說不可說。世尊!云何阿僧祇乃至不可說不可說耶?」佛告心王菩薩言:「善哉善哉!善男子!汝今為欲令諸世間入佛所知數量之義,而問如來、應、正等覺。善男子!諦聽諦聽!善思念之!當為汝說。」時,心王菩薩唯然受教。

佛言:「善男子!一百洛叉為一俱胝,俱胝 俱胝為一阿庾多,阿庾多阿庾多為一那由他,那 由他那由他為一頻婆羅,頻婆羅頻婆羅為一矜羯 羅,矜羯羅矜羯羅為一阿伽羅,阿伽羅阿伽羅為 一最勝,最勝最勝為一摩婆(上擊<sup>1</sup>)羅,摩婆羅摩 婆羅為一阿婆(上擊<sup>2</sup>)羅,阿婆羅阿婆羅為一多婆 (上擊)羅,多婆羅多婆羅為一界分,界分界分為

<sup>1</sup> 大正藏: 上聲呼

<sup>2</sup> 大正藏:上(後同)

一普摩, 普摩普摩為一禰摩, 禰摩禰摩為一阿婆 (上聲) 鈐,阿婆鈐阿婆鈐為一彌伽 (上聲) 婆,彌 伽婆彌伽婆為一毗攞伽、毗攞伽毗攞伽為一毗伽 (上聲) 婆, 毗伽婆毗伽婆為一僧羯邏摩, 僧羯邏 摩僧羯邏摩為一毗薩羅, 毗薩羅毗薩羅為一毗贈 婆, 毗贍婆毗贍婆為一毗盛伽, 毗盛伽毗盛伽為 一毗素陀, 毗素陀毗素陀為一毗婆訶, 毗婆訶毗 婆訶為一毗薄底, 毗薄底毗薄底為一毗佉擔, 毗 佉擔毗佉擔為一稱量,稱量稱量為一一持,一持 一持為一異路, 異路異路為一顛倒, 顛倒顛倒為 一三末耶, 三末耶三末耶為一毗覩羅, 毗覩羅毗 **覩羅為一奚婆(上聲)羅, 奚婆羅奚婆羅為一伺察**, 伺察伺察為一周廣, 周廣周廣為一高出, 高出高 出為一最妙, 最妙最妙為一泥羅婆, 泥羅婆泥羅 婆為一訶理婆, 訶理婆訶理婆為一一動, 一動一 動為一訶理蒲, 訶理蒲訶理蒲為一訶理三, 訶理 三訶理三為一奚魯伽、奚魯伽奚魯伽為一達攞步 陀, 達攞步陀達攞步陀為一訶魯那, 訶魯那訶魯 那為一摩魯陀, 摩魯陀摩魯陀為一懺慕陀, 懺慕 陀懺慕陀為一豎攞陀, 豎攞陀豎攞陀為一摩魯摩, 摩魯摩摩魯摩為一調伏,調伏調伏為一離憍慢, 離憍慢離憍慢為一不動,不動不動為一極量,極

量極量為一阿麼怛羅, 阿麼怛羅阿麼怛羅為一勃 麼怛羅, 勃麼怛羅勃麼怛羅為一伽麼怛羅, 伽麼 怛羅伽麼怛羅為一那麼怛羅, 那麼怛羅那麼怛羅 為一奚麼怛羅, 奚麼怛羅奚麼怛羅為一鞞麼怛羅, 鞞麼怛羅鞞麼怛羅為一鉢羅麼怛羅, 鉢羅麼怛羅 鉢羅麼怛羅為一尸婆麼怛羅, 尸婆麼怛羅尸婆麼 怛羅為一翳羅, 翳羅翳羅為一薜羅, 薜羅薜羅為 一諦羅, 諦羅諦羅為一偈羅, 偈羅偈羅為一窣步 羅、窣步羅窣步羅為一泥羅、泥羅泥羅為一計羅, 計羅計羅為一細羅, 細羅細羅為一睥羅, 睥羅睥 羅為一謎羅,謎羅謎羅為一娑攞荼,娑攞荼娑攞 荼為一謎魯陀, 謎魯陀謎魯陀為一契魯陀, 契魯 陀契魯陀為一摩覩羅, 摩覩羅摩覩羅為一娑母羅, 娑母羅娑母羅為一阿野娑, 阿野娑阿野娑為一迦 麼羅, 迦麼羅迦麼羅為一摩伽婆, 摩伽婆摩伽婆 為一阿怛羅, 阿怛羅阿怛羅為一醯魯耶, 醯魯耶 醯魯耶為一薜魯婆, 薜魯婆薜魯婆為一羯羅波, 揭羅波羯羅波為一訶婆婆、訶婆婆訶婆婆為一毗 婆(上聲)羅,毗婆羅毗婆羅為一那婆(上聲)羅, 那婆羅那婆羅為一摩攞羅、摩攞羅摩攞羅為一娑 婆(上聲)羅,娑婆羅娑婆羅為一迷攞普,迷攞普 迷攞普為一者麼羅, 者麼羅者麼羅為一馱麼羅,

馱麼羅馱麼羅為一鉢攞麼陀, 鉢攞麼陀鉢攞麼陀 為一毗伽摩, 毗伽摩毗伽摩為一鳥波跋多, 烏波 跋多烏波跋多為一演說, 演說演說為一無盡, 無 盡無盡為一出生, 出生出生為一無我, 無我無我 為一阿畔多, 阿畔多阿畔多為一青蓮華, 青蓮華 青蓮華為一鉢頭摩, 鉢頭摩鉢頭摩為一僧祇, 僧 祇僧祇為一趣, 趣趣為一至, 至至為一阿僧祇, 阿僧祇阿僧祇為一阿僧祇轉 阿僧祇轉阿僧祇轉 為一無量,無量無量為一無量轉,無量轉無量轉 為一無邊, 無邊無邊為一無邊轉, 無邊轉無邊轉 為一無等, 無等無等為一無等轉, 無等轉無等轉 為一不可數,不可數不可數為一不可數轉,不可 數轉不可數轉為一不可稱 不可稱不可稱為一不 可稱轉, 不可稱轉不可稱轉為一不可思, 不可思 不可思為一不可思轉,不可思轉不可思轉為一不 可量,不可量不可量為一不可量轉,不可量轉不 可量轉為一不可說,不可說不可說為一不可說轉, 不可說轉不可說轉為一不可說不可說, 此又不可 說不可說為一不可說不可說轉。」

爾時, 世尊為心王菩薩而說頌言3:

「不可言說不可說, 充滿一切不可說,

<sup>3</sup> 大正藏: 曰

不可言說諸劫中, 不可言說諸佛刹, 一塵中刹不可說, 此不可說諸佛刹, 念念所碎悉亦然, 此塵有刹不可說, 以不可說算數法, 以此諸塵數諸劫, 爾劫稱讚一普賢, 於一微細毛端處, 一切毛端悉亦爾, 一毛端處所有刹, 盡虛空量諸毛端, 彼毛端處諸國土, 有不可說異類刹, 不可言說毛端處, 種種莊嚴不可說, 於彼一一毛端處, 一一名有諸如來, 一一諸佛於身上, 於彼一一毛孔中, 不可言說諸毛孔,

說不可說不可盡。 皆悉碎末為微塵, 如一一切皆如是。 一念碎塵不可說, 盡不可說劫恒爾。 此刹為塵說更難, 不可說劫如是數。 一塵十萬不可說, 無能盡其功德量。 有不可說諸普賢, 如是乃至徧法界。 其數無量不可說, 一一處刹悉如是。 無量種類差别住, 有不可說同類刹。 皆有淨刹不可說, 種種奇妙不可說。 演不可說諸佛名, 皆不可說不可說。 現不可說諸毛孔, 現眾色相不可說。 咸放光明不可說,

於彼一一光明中, 於彼一一蓮華内, 不可說華眾葉中, 彼不可說諸色内, 葉中光明不可說, 此不可說色相中, 光中現月不可說, 於不可說諸月中, 於彼一一光明内, 於不可說諸日中, 於彼一一諸色内, 於彼一一光明内, 一一嚴具不可說, 光中妙色不可說, 於彼一一淨光内, 此光復現種種光, 如是種種光明內, 一一光中所現實, 彼如須彌一妙寶, 盡須彌寶無有餘, 以一刹土末為塵, 眾剎為塵塵有相.

悉現蓮華不可說。 悉有眾葉不可說, 各現色相不可說。 復現眾葉不可說, 光中色相不可說。 一一現光不可說, 月復現月不可說。 一一現光不可說, 復現於日不可說。 一一現色不可說, 又現光明不可說。 現不可說師子座, 一一光明不可說。 色中淨光不可說, 復現種種妙光明。 不可言說不可說, 各現妙寶如須彌。 不可言說不可說, 現眾刹土不可說。 示現刹土皆如是, 一塵色相不可說。 不可言說不可說,

如是種種諸塵相, 光中現佛不可說, 法中妙偈不可說, 不可說解念念中, 示現未來一切佛, 一一佛法不可說, 出妙音聲不可說, 於彼一一法輪中, 於彼一一修多羅, 於彼一一法門中, 於彼一一諸法中, 或復於一毛端處, 如一毛端餘悉然, 其心無礙不可說, 一一變化諸如來, 彼佛法身不可說, 莊嚴無量不可說, 周行國土不可說, 清淨眾生不可說, 彼諸莊嚴不可說, 彼諸自在不可說, 所有神通不可說.

皆出光明不可說。 佛所說法不可說, 聞偈得解不可說。 顯了真諦不可說, 常演說法無窮盡。 種種清淨不可說, 轉正法輪不可說。 演修多羅不可說: 分别法門不可說; 又說諸法不可說; 調伏眾生不可說。 不可說劫常安住, 所住劫數皆如是。 變化諸佛不可說, 復現於化不可說。 彼佛分身不可說, 往詣十方不可說, 觀察眾生不可說, 調伏眾生不可說。 彼諸神力不可說, 彼諸神變不可說。 所有境界不可說,

所有加持不可說, 清淨實相不可說, 於彼一一修多羅, 於彼一一法門中, 於彼一一諸法中, 於彼一一決定中, 不可言說同類法, 不可言說異類法, 不可言說異類根, 念念於諸所行處, 所有神變不可說, 於中時劫不可說, 菩薩悉能分别說, 一毛端處大小刹, 如是一切不可說, 以一國土碎為塵, 如是塵數無邊刹, 此諸國土不可說, 不使毛端有增大, 於中所有諸國土, 如一國土不亂餘, 虚空境界無邊際.

所住世間不可說。 說修多羅不可說, 演說法門不可說; 又說諸法不可說: 所有決定不可說; 調伏眾生不可說。 不可言說同類心, 不可言說異類心, 不可言說異類語, 調伏眾生不可說。 所有示現不可說, 於中差别不可說, 諸明算者莫能辨。 雜染清淨麤細刹, 一一明了可分别。 其塵無量不可說, 俱來共集一毛端。 共集毛端無迫隘, 而彼國土俱來集。 形相如本無雜亂, 一切國土皆如是。 悉布毛端使充滿,

如是毛端諸國土, 於一微細毛孔中, 毛孔能受彼諸刹, 入時劫數不可說, 於此行列安住時, 如是攝受安住已, 入時方便不可說, 意根明了不可說, 勇猛精進不可說, 所有思惟不可說, 所有境界不可說, 身業清淨不可說, 意業清淨不可說, 妙智清淨不可說, 了諸實相不可說, 出離生死不可說, 甚深三昧不可說, 一切眾生不可說, 知眾生身不可說, 知其業果不可說, 知其品類不可說, 菩薩一念皆能說。 不可說刹次第入, 諸刹不能徧毛孔。 受時劫數不可說, 一切諸劫無能說。 所有境界不可說, 入已所作不可說, 遊歷諸方不可說, 自在神變不可說, 所有大願不可說, 一切通達不可說, 語業清淨不可說, 信解清淨不可說, 妙慧清淨不可說, 斷諸疑惑不可說, 超升 正位不可說, 了達一切不可說, 一切佛刹不可說, 知其心樂不可說, 知其意解不可說, 知其種性不可說,

知其受身不可說, 知其正生不可說, 知其解了不可說, 知其言語不可說, 菩薩如是大慈悲, 普現其身不可說, 見諸菩薩不可說, 請問正法不可說, 現種種身不可說, 示現神通不可說, 處處分身不可說, 作諸供具不可說, 清淨眾寶不可說, 最勝香鬘不可說, 清淨信心不可說, 增上志樂不可說, 修行於施不可說, 有求皆施不可說, 持戒清淨不可說, 讚歎諸佛不可說, 成就諸忍不可說, 具足寂靜不可說,

知其生處不可說, 知其生已不可說, 知其趣向不可說, 知其作業不可說。 利益一切諸世間, 入諸佛刹不可說, 發生智慧不可說, 敷揚佛教不可說, 詣諸國土不可說, 普徧十方不可說, 親近諸佛不可說, 種種無量不可說, 上妙蓮華不可說, 供養如來不可說, 最勝悟解不可說, 恭敬諸佛不可說, 其心過去不可說, 一切悉施不可說, 心意清淨不可說, 愛樂正法不可說, 無生法忍不可說, 住寂靜地不可說,

起大精進不可說, 不退轉心不可說, 一切定藏不可說, 寂然在定不可說, 智慧通達不可說, 了達諸法不可說, 修無量行不可說, 甚深境界不可說, 菩薩法力不可說, 彼諸正念不可說, 修方便智不可說, 無量智慧不可說, 彼諸法智不可說, 彼大法雲不可說, 彼諸神力不可說, 入空寂智不可說, 無量行門不可說, 諸佛刹海不可說, 諸刹差别不可說, 差别莊嚴不可說, 種種間錯不可說, 清淨佛土不可說,

其心過去不可說, 不傾動心不可說, 觀察諸法不可說, 了達諸禪不可說. 三昧自在不可說, 明見諸佛不可說, 發廣大願不可說, 清淨法門不可說, 菩薩法住不可說, 彼諸法界不可說, 學甚深智不可說, 究竟智慧不可說, 彼淨法輪不可說, 彼大法雨不可說, 彼諸方便不可說, 念念相續不可說, 念念恒住不可說, 悉能往詣不可說, 種種清淨不可說, 無邊色相不可說, 種種妙好不可說, 雜染世界不可說,

了知眾生不可說, 知其業報不可說, 知其根性不可說, 雜染清淨不可說, 變化自在不可說, 修行精進不可說, 示現神變不可說, 種種色相不可說, 一一毛孔不可說, 光網現色不可說, 勇猛無畏不可說, 調伏眾生不可說, 清淨身業不可說, 無邊意業不可說, 成就智寶不可說, 菩薩總持不可說, 智者音聲不可說, 正念真實不可說, 具足威儀不可說, 成就無畏不可說, 諸佛子眾不可說, 稱歎諸佛不可說,

知其種性不可說, 知其心行不可說, 知其解欲不可說, 觀察調伏不可說, 現種種身不可說, 度脫眾生不可說, 放大光明不可說, 令眾生淨不可說, 放光明網不可說, 普照佛刹不可說, 方便善巧不可說, 令出生死不可說, 清淨語業不可說, 殊勝妙行不可說, 深入法界不可說, 善能修學不可說, 音聲清淨不可說, 開悟眾生不可說, 清淨修行不可說, 調伏世間不可說, 清淨勝行不可說, 讚揚無盡不可說, 世間導師不可說, 彼諸菩薩不可說, 彼諸邊際不可說, 住中智慧不可說, 欣樂諸佛不可說, 善入諸法不可說, 三世如空不可說, 了達三世不可說, 殊勝妙行不可說, 清淨大願不可說, 諸佛菩提不可說, 分别義理不可說, 嚴淨佛刹不可說, 長時修習不可說, 諸佛自在不可說, 種種神力不可說, 清淨法輪不可說, 種種開演不可說, 不可言說一切劫, 不可說劫猶可盡, 不可言說諸如來, 歎佛不可言說德.

演說讚歎不可說, 清淨功德不可說, 能住其中不可說, 盡諸劫住無能說, 智慧平等不可說, 於法無礙不可說, 三世智慧不可說, 住於智慧不可說, 無量大願不可說, 成就菩提不可說, 發生智慧不可說, 知一切法不可說, 修行諸力不可說, 一念悟解不可說, 廣演正法不可說, 示現世間不可說, 勇猛能轉不可說, 哀愍世間不可說。 讚不可說諸功德, 不可說德不可盡。 不可言說諸舌根, 不可說劫無能盡。 十方所有諸眾生, 於中一佛普能現, 此不可說中一身, 此不可說中一頭, 此不可說中一舌, 此不可說中一聲, 如一如是一切佛, 如一如是一切頭, 如一如是一切聲, 不可說劫猶可盡, 一微塵中能悉有, 一一蓮華世界中, 乃至法界悉周徧, 世界若成若住壞, 一微塵處無邊際, 十方差别不可說, 一一刹中有如來, 諸佛所行不可說, 神通大力不可說, 入於毛孔不可說, 成就十力不可說, 一切同時成正覺, 不可言說一切身。 示現於頭不可說: 示現於舌不可說: 示現於聲不可說; 經於劫住不可說。 如一如是一切身, 如一如是一切舌, 不可說劫恒讚佛, 歎佛功德無能盡。 不可言說蓮華界, 賢首如來不可說。 其中所有諸微塵, 其數無量不可說。 無量諸刹普入來5, 刹海分布不可說。 壽命劫數不可說, 甚深妙法不可說, 無障礙智不可說, 毛孔因緣不可說, 覺悟菩提不可說,

入淨法界不可說, 種種數量不可說, 種種形量不可說, 種種三昧不可說, 於不可說諸佛所, 得不可說無礙心, 神力示現不可說, 往詣眾刹不可說, 精進勇猛不可說, 於法非行非不行, 不可稱說諸大劫, 方便智慧不可說, 神通智慧不可說, 於不可說諸佛法, 能於一時證菩提, 毛端佛刹不可說, 如是佛刹皆往詣, 通達一實不可說, 諸佛國土不可說, 國土眾生及諸佛, 如是三世無有邊,

獲深智藏不可說。 如其一切悉了知; 於此靡不皆通達。 悉能經劫於中住, 所行清淨不可說。 往詣十方不可說, 所行無際不可說, 了達諸佛不可說, 智慧通達不可說。 入諸境界不可說, 恒遊十方不可說。 真實智慧不可說, 念念示現不可說。 ——了知不可說, 或種種時而證入。 塵中佛刹不可說, 見諸如來不可說。 善入佛種不可說, 悉能往詣成菩提。 體性差别不可說, 菩薩一切皆明見。|

# 壽量品第三十一

爾時, 心王菩薩摩訶薩於眾會中告諸菩薩言: 「佛子! 此娑婆世界釋迦牟尼佛刹一劫, 於極樂 世界阿彌陀佛刹為一日一夜;極樂世界一劫,於 袈裟幢世界金剛堅佛刹為一日一夜: 袈裟幢世界 一劫,於不退轉音聲輪世界善勝光明蓮華開敷佛 刹為一日一夜: 不退轉音聲輪世界一劫, 於離垢 世界法幢佛刹為一日一夜; 離垢世界一劫, 於善 燈世界師子佛刹為一日一夜; 善燈世界一劫, 於 妙光明世界光明藏佛刹為一日一夜: 妙光明世界 一劫,於難超過世界法光明蓮華開敷佛刹為一日 一夜: 難超過世界一劫, 於莊嚴慧世界一切神通 光明佛刹為一日一夜; 莊嚴慧世界一劫, 於鏡光 明世界月智佛刹為一日一夜。佛子! 如是次第, 乃至過百萬阿僧祇世界, 最後世界一劫, 於勝蓮 華世界賢勝佛刹為一日一夜,普賢菩薩及諸同行 大菩薩等充滿其中。

# 諸菩薩住處品第三十二

爾時,心王菩薩摩訶薩於眾會中告諸菩薩言:

「佛子! 東方有處, 名: 仙人山, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住; 現有菩薩, 名: 金剛勝, 與 其眷屬 諸菩薩眾三百人俱 常在其中而演說法。 南方有處, 名: 勝峯山, 從昔已來, 諸菩薩眾於 中止住: 現有菩薩, 名曰: 法慧, 與其眷屬、諸 菩薩眾五百人俱常在其中而演說法。西方有處 名: 金剛焰山, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住; 現有菩薩,名:精進無畏行,與其眷屬、諸菩薩 眾三百人俱, 常在其中而演說法。北方有處, 名: 香積山,從昔已來,諸菩薩眾於中止住:現有菩 薩, 名曰: 香象, 與其眷屬、諸菩薩眾三千人俱, 常在其中而演說法。東北方有處,名:清涼山, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住: 現有菩薩, 名: 文殊師利,與其眷屬、諸菩薩眾一萬人俱,常在 其中而演說法。海中有處,名:金剛山,從昔已 來, 諸菩薩眾於中止住; 現有菩薩, 名曰: 法起, 與其眷屬、諸菩薩眾千二百人俱,常在其中而演 說法。東南方有處,名:支提山,從昔已來,諸 菩薩眾於中止住; 現有菩薩, 名曰: 天冠, 與其 眷屬、諸菩薩眾一千人俱, 常在其中而演說法。 西南方有處,名:光明山,從昔已來,諸菩薩眾 於中止住: 現有菩薩, 名曰: 賢勝, 與其眷屬、

諸菩薩眾三千人俱,常在其中而演說法。西北方有處,名:香風山,從昔已來,諸菩薩眾於中止住;現有菩薩,名曰:香光,與其眷屬、諸菩薩眾五千人俱,常在其中而演說法。

「大海之中復有住處,名:莊嚴窟,從昔已 來, 諸菩薩眾於中止住。毗舍離南有一住處, 名: 善住根,從昔已來,諸菩薩眾於中止住。摩度羅 城有一住處,名:滿足窟,從昔已來,諸菩薩眾 於中止住。俱珍那城有一住處, 名曰: 法座, 從 昔已來, 諸菩薩眾於中止住。清淨彼岸城有一住 處,名:目真隣陀窟,從昔已來,諸菩薩眾於中 止住。摩蘭陀國有一住處,名:無礙龍王建立, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住。甘菩遮國有一住 處, 名: 出生慈, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住。 震旦國有一住處,名:那羅延窟,從昔已來,諸 菩薩眾於中止住。疏勒國有一住處, 名: 牛頭山, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住。迦葉彌羅國有一 住處, 名曰: 次第, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止 住。增長歡喜城有一住處,名:尊者窟,從昔已 來, 諸菩薩眾於中止住。 菴浮梨摩國有一住處, 名: 見億藏光明, 從昔已來, 諸菩薩眾於中止住。 乾陀羅國有一住處,名: 苫婆羅窟,從昔已來,

諸菩薩眾於中止住。」

大方廣佛華嚴經卷第四十五

#### 補闕眞言

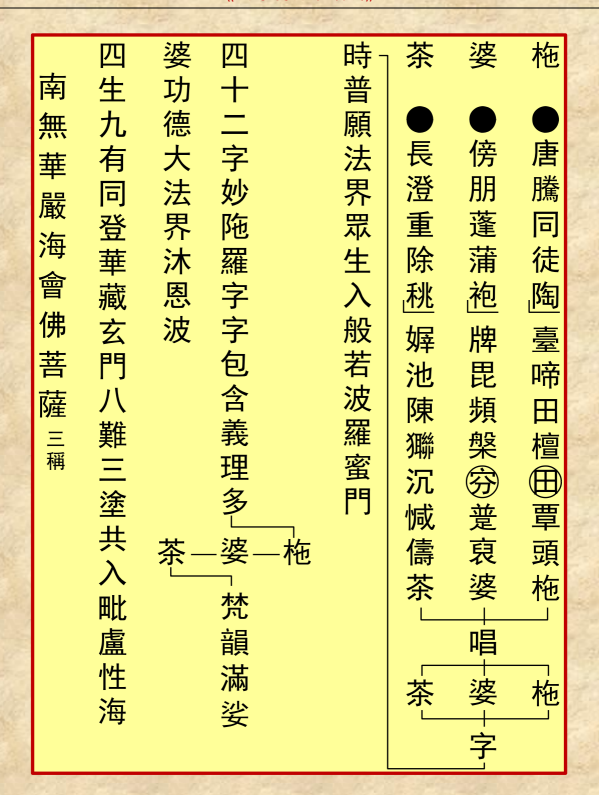
南無三滿哆. 没馱喃. 阿鉢囉帝. 喝多折. 折捺彌. 唵. 雞彌雞彌. 怛塔葛塔喃. 末瓦山. 矴鉢囉帝. 烏怛摩怛摩. 怛塔葛塔喃. 末瓦吽. 發莎訶.

#### 舉讚

普光再會. 大法重宣. 高超十聖與三賢. 等覺 義幽玄. 心月孤圓. 究竟離言詮.

#### 舉字母讚

華嚴字母. 眾藝親宣. 善財童子得眞傳. 祕密義幽玄. 功德無邊. 唱誦利人天.



# 迴向偈

願以此功德 普及於一切 我等與眾生 皆共成佛道

# 大方廣佛華嚴經卷第四十六

唐于闐國三藏沙門實叉難陀譯

# 佛不思議法品第三十三之一

爾時,大會中有諸菩薩作是念:「諸佛國土云何不思議?諸佛本願云何不思議?諸佛種性云何不思議?諸佛出現云何不思議?諸佛身云何不思議?諸佛自聲云何不思議?諸佛智慧云何不思議?諸佛自在云何不思議?諸佛無礙云何不思議?諸佛解脫云何不思議?」

爾時,世尊知諸菩薩心之所念,則以神力加持,智慧攝受,光明照耀,威勢充滿,令青蓮華藏菩薩住佛無畏,入佛法界,獲佛威德,神通自在,得佛無礙廣大觀察,知一切佛種性次第,住不可說佛法方便。

爾時,青蓮華藏菩薩則能通達無礙法界,則能安住離障深行,則能成滿普賢大願,則能知見一切佛法,以大悲心觀察眾生,欲令清淨精勤修習無有厭怠,受行一切諸菩薩法,於一念中出生佛智,解了一切無盡智門,總持,辯才皆悉具足;

<sup>6</sup> 大正藏:曜

承佛神力,告蓮華藏菩薩言:

「佛子!諸佛世尊有無量住,所謂:常住、 大悲住、種種身作諸佛事住、平等意轉淨法輪住、 四辯才說無量法住、不思議一切佛法住、清淨音 徧無量土住、不可說甚深法界住、現一切最勝神 通住,能開示無有障礙究竟之法。

「佛子!諸佛世尊有十種法,普徧無量無邊 法界。何等為十?所謂:一切諸佛有無邊際身, 色相清淨, 普入諸趣而無染著; 一切諸佛有無邊 際無障礙眼,於一切法悉能明見:一切諸佛有無 邊際無障礙耳,悉能解了一切音聲;一切諸佛有 無邊際鼻, 能到諸佛自在彼岸; 一切諸佛有廣長 舌, 出妙音聲周徧法界: 一切諸佛有無邊際身, 應眾生心, 咸令得見: 一切諸佛有無邊際意, 住 於無礙平等法身:一切諸佛有無邊際無礙解脫. 示現無盡大神通力; 一切諸佛有無邊際清淨世界, 隨眾生樂現眾佛土, 具足無量種種莊嚴, 而於其 中不生染著:一切諸佛有無邊際菩薩行願,得圓 滿智,遊戲自在,悉能通達一切佛法。佛子! 是 為如來、應、正等覺普徧法界無邊際十種佛法。

「佛子!諸佛世尊有十種念念出生智。何等 為十?所謂:一切諸佛於一念中,悉能示現無量 世界從天來下:一切諸佛於一念中,悉能示現無 量世界菩薩受生;一切諸佛於一念中,悉能示現 無量世界出家學道:一切諸佛於一念中,悉能示 現無量世界菩提樹下成等正覺: 一切諸佛於一念 中,悉能示現無量世界轉妙法輪;一切諸佛於一 念中,悉能示現無量世界教化眾生供養諸佛:一 切諸佛於一念中, 悉能示現無量世界不可言說種 種佛身;一切諸佛於一念中,悉能示現無量世界 種種莊嚴、無數莊嚴、如來自在一切智藏;一切 諸佛於一念中. 悉能示現無量世界無量無數清淨 眾生:一切諸佛於一念中,悉能示現無量世界三 世諸佛種種根性、種種精進、種種行解, 於三世 中成等正覺。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種不失時。何等為十? 所謂:一切諸佛成等正覺不失時;一切諸佛成熟 有緣不失時;一切諸佛授菩薩記不失時;一切諸 佛隨眾生心示現神力不失時;一切諸佛隨眾生解 示現佛身不失時;一切諸佛住於大捨不失時;一 切諸佛入諸聚落不失時;一切諸佛攝諸淨信不失 時;一切諸佛調惡眾生不失時;一切諸佛現不思 議諸佛神通不失時。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種無比不思議境界。

何等為十?所謂:一切諸佛一加"趺坐,徧滿十方無量世界;一切諸佛說一義句,悉能開示一切佛法;一切諸佛放一光明,悉能徧照一切世界;一切諸佛於一身中,悉能示現一切諸身;一切諸佛於一處中,悉能示現一切世界;一切諸佛於一智中,悉能決了一切諸法無所罣礙;一切諸佛於一念中,悉能徧往十方世界;一切諸佛於一念中,悉現如來無量威德;一切諸佛於一念中,善緣三世佛及眾生,心無雜亂;一切諸佛於一念中,與去、來、今一切諸佛體同無二。是為十。

「佛子!諸佛世尊能出生十種智。何者為十?所謂:一切諸佛知一切法無所趣向,而能出生廻向願智;一切諸佛知一切法皆無有身,而能出生清淨身智;一切諸佛知一切法本來無二,而能出生能覺悟智;一切諸佛知一切法無我無眾生,而能出生調眾生智;一切諸佛知一切法本來無相,而能出生了諸相智;一切諸佛知一切世界無有成壞,而能出生了成壞智;一切諸佛知一切法無有造作,而能出生知業果智;一切諸佛知一切法無有言說,而能出生了言說智;一切諸佛知一切法無有言說,而能出生了言說智;一切諸佛知一切法無有言說,而能出生知染淨智;一切諸佛知一切法無有染淨,而能出生知染淨智;一切諸佛知一切

<sup>7</sup> 大正藏: 跏

法無有生滅, 而能出生了生滅智。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種普入法。何等為十?所謂:一切諸佛有淨妙身,普入三世;一切諸佛皆悉具足三種自在,普化眾生;一切諸佛皆悉具足諸陀羅尼,普能受持一切佛法;一切諸佛皆悉具足四種辯才,普轉一切清淨法輪;一切諸佛皆悉具足平等大悲,恒不捨離一切眾生;一切諸佛皆悉具足甚深禪定,恒普觀察一切眾生;一切諸佛皆悉具足利他善根,調伏眾生無有休息;一切諸佛皆悉具足無所礙心,普能安住一切法界;一切諸佛皆悉具足無礙神力,一念普現三世諸佛;一切諸佛皆悉具足無礙智慧,一念普立三世劫數。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種難信受廣大法。何等為十?所謂:一切諸佛悉能摧滅一切諸魔;一切諸佛悉能降伏一切外道;一切諸佛悉能調伏一切眾生咸令歡悅;一切諸佛悉能往詣一切世界化導群品;一切諸佛悉能智證甚深法界;一切諸佛悉皆能以無二之身現種種身充滿世界;一切諸佛悉皆能以無二之身現種種身充滿世界;一切諸佛悉皆能以清淨音聲起四辯才說法無斷,凡有信受功不唐捐;一切諸佛皆悉能於一毛孔中出現諸佛,與一切世界微塵數等,無有斷絕;一切諸佛皆悉

能於一微塵中示現眾刹,與一切世界微塵數等, 具足種種上妙莊嚴,恒於其中轉妙法輪教化眾生, 而微塵不大、世界不小,常以證智安住法界;一 切諸佛皆悉了達清淨法界,以智光明破世癡闇, 令於佛法悉得開曉,隨逐如來住十力中。是為 十。

「佛子!諸佛世尊有十種大功德,離過清淨。 何等為十?所謂:一切諸佛具大威德,離過清淨; 一切諸佛悉於三世如來家生,種族調善,離過清 淨;一切諸佛盡未來際心無所住,離過清淨;一 切諸佛於三世法皆無所著, 離過清淨; 一切諸佛 知種種性皆是一性, 無所從來, 離過清淨; 一切 諸佛前際 後際福德無盡 等於法界 離過清淨; 一切諸佛無邊身相徧十方刹, 隨時調伏一切眾生, 離過清淨;一切諸佛獲四無畏,離諸恐怖,於眾 會中大師子吼,明了分别一切諸法,離過清淨; 一切諸佛於不可說不可說劫入般涅槃,眾生聞名 獲無量福,如佛現在功德無異,離過清淨;一切 諸佛遠在不可說不可說世界中, 若有眾生一心正 念則皆得見,離過清淨。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種究竟清淨。何等為十?所謂:一切諸佛往昔大願究竟清淨;一切諸

佛所持梵行究竟清淨;一切諸佛離世眾惑究竟清淨;一切諸佛莊嚴國土究竟清淨;一切諸佛所有眷屬究竟清淨;一切諸佛所有種族究竟清淨;一切諸佛色身相好究竟清淨;一切諸佛法身無染究竟清淨;一切諸佛一切智智無有障礙究竟清淨;一切諸佛解脫自在,所作已辦,到於彼岸,究竟清淨。是為十。

「佛子!諸佛世尊於一切世界、一切時,有十種佛事。何等為十?一者,若有眾生專心憶念,則現其前;二者,若有眾生心不調順,則為說法;三者,若有眾生能生淨信,必令獲得無量善根;四者,若有眾生能入法位,悉皆現證,無不了知;五者,教化眾生無有疲厭;六者,遊諸佛刹,往來無礙;七者,大悲不捨一切眾生;八者,現變化身,恒不斷絕;九者,神通自在,未嘗休息;十者,安住法界,能徧觀察。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種無盡智海法。何等為十?所謂:一切諸佛無邊法身無盡智海法;一切諸佛無量佛事無盡智海法;一切諸佛佛眼境界無盡智海法;一切諸佛無量無數難思善根無盡智海法;一切諸佛普雨一切甘露妙法無盡智海法;一切諸佛讚佛功德無盡智海法;一切諸佛往昔所

修種種願行無盡智海法; 一切諸佛盡未來際恒作 佛事無盡智海法; 一切諸佛了知一切眾生心行無 盡智海法; 一切諸佛福智莊嚴無能過者無盡智海 法。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種常法。何等為十? 所謂:一切諸佛常行一切諸波羅蜜;一切諸佛於一切法常離迷惑;一切諸佛常具大悲;一切諸佛常再大悲;一切諸佛常為眾常有十力;一切諸佛常轉法輪;一切諸佛常為眾生示成正覺;一切諸佛常樂調伏一切眾生;一切諸佛心常正念不二之法;一切諸佛化眾生已,常示入於無餘涅槃,諸佛境界無邊際故。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種演說無量諸佛法門。何等為十?所謂:一切諸佛演說無量眾生界門;一切諸佛演說無量眾生行門;一切諸佛演說無量眾生業果門;一切諸佛演說無量化眾生門;一切諸佛演說無量淨眾生門;一切諸佛演說無量菩薩行門;一切諸佛演說無量菩薩原門;一切諸佛演說無量一切世界成壞劫門;一切諸佛演說無量菩薩深心淨佛刹門;一切諸佛演說無量一切世界三世諸佛於彼彼劫次第出現門;一切諸佛演說一切諸佛智門。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種為眾生作佛事。何

等為十?所謂:一切諸佛示現色身為眾生作佛事; 一切諸佛出妙音聲為眾生作佛事;一切諸佛有所 受為眾生作佛事;一切諸佛無所受為眾生作佛事; 一切諸佛以地、水、火、風為眾生作佛事;一切 諸佛神力自在示現一切所緣境界為眾生作佛事; 一切諸佛種種名號為眾生作佛事;一切諸佛以佛 刹境界為眾生作佛事;一切諸佛嚴淨佛刹為眾生 作佛事;一切諸佛寂寞無言為眾生作佛事。是為 十。

「佛子!諸佛世尊有十種最勝法。何等為十? 所謂: 一切諸佛大願堅固不可沮壞, 所言必作, 言無有二: 一切諸佛為欲圓滿一切功德, 盡未來 劫修菩薩行不生懈倦; 一切諸佛為欲調伏一切眾 生故, 往不可說不可說世界, 如是而為一切眾生 而無斷絕;一切諸佛於信、於毀二種眾生,大悲 普觀,平等無異;一切諸佛從初發心乃至成佛, 終不退失菩提之心; 一切諸佛積集無量諸善功德, 皆以廻向一切智性,於諸世間終無染著:一切諸 佛於諸佛所修學三業, 唯行佛行, 非二乘行, 皆 為廻向一切智性,成於無上正等菩提;一切諸佛 放大光明, 其光平等照一切處, 及照一切諸佛之 法, 令諸菩薩心得清淨, 滿一切智; 一切諸佛捨

離世樂,不貪不染,而普願世間離苦得樂,無諸 戲論;一切諸佛愍諸眾生受種種苦,守護佛種, 行佛境界,出離生死,逮十力地。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種無障礙住。何等為十?所謂:一切諸佛皆能往一切世界無障礙住;一切諸佛皆能於一切世界行、住、坐、臥無障礙住;一切諸佛皆能於一切世界演說正法無障礙住;一切諸佛皆能於一切世界住兜率天宮無障礙住;一切諸佛皆能入法界一切三世無障礙住;一切諸佛皆能入法界一切三世無障礙住;一切諸佛皆能念念觀一切眾生心行以三種自在教化調伏無障礙住;一切諸佛皆能以一身住無量不思議佛所及一切處利益眾生無障礙住;一切諸佛皆能開示無量諸佛所設正法無障礙住。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種最勝無上莊嚴。何等為十?所謂一切諸佛。皆悉具足諸相隨好,是為諸佛第一最勝無上身莊嚴。一切諸佛皆悉具足六十種音,一一音有五百分,一一分無量百千清淨之音以為嚴好,能於法界一切眾中無諸恐怖,大師子吼演說如來甚深法義,眾生聞者靡不歡喜,

<sup>8</sup> 大正藏:一切諸佛

隨其根欲悉得調伏, 是為諸佛第二最勝無上語莊 嚴。一切諸佛皆具十力、諸大三昧、十八不共莊 嚴意業, 所行境界通達無礙, 一切佛法咸得無餘, 法界莊嚴而為莊嚴, 法界眾生心之所行, 去、來、 現在各各差别,於一念中悉能明見,是為諸佛第 三最勝無上意莊嚴。一切諸佛皆悉能放無數光明, ——光明有不可說光明網以為眷屬, 普照一切諸 佛國土滅除一切世間黑闇、示現無量諸佛出興、 其身平等悉皆清淨, 所作佛事咸不唐捐, 能令眾 生至不退轉,是為諸佛第四最勝無上光明莊嚴。 一切諸佛現微笑時, 皆於口中放百千億那由他阿 僧祇光明, 一一光明各有無量不思議種種色, 徧 照十方一切世界, 於大眾中發誠實語, 授無量無 數不思議眾生阿耨多羅三藐三菩提記,是為諸佛 第五離世癡惑最勝無上現微笑莊嚴。一切諸佛皆 有法身清淨無礙,於一切法究竟通達,住於法界 無有邊際,雖在世間不與世雜,了世實性,行出 世法,言語道斷,超蘊、界、處,是為諸佛第六 最勝無上法身莊嚴。一切諸佛皆有無量常妙光明, 不可說不可說種種色相以為嚴好為光明藏。出生 無量圓滿光明,普照十方無有障礙,是為諸佛第 七最勝無上常妙光明莊嚴。一切諸佛皆有無邊妙

色、可愛妙色、清淨妙色、隨心所現妙色、映蔽一切三界妙色、到於彼岸無上妙色,是為諸佛第八最勝無上妙色莊嚴。一切諸佛皆於三世佛種中生,積眾善寶,究竟清淨,無諸過失,離世譏謗,一切法中最為殊勝清淨妙行之所莊嚴,具足成就一切智智,種族清淨無能譏毀,是為諸佛第九最勝無上種族莊嚴。一切諸佛以大慈力莊嚴其身,究竟清淨無諸渴愛,身行永息,心善解脫,見者無厭,大悲救護一切世間;第一福田、無上受者,哀愍利益一切眾生,悉令增長無量福德、智慧之聚,是為諸佛第十最勝無上大慈大悲功德莊嚴。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種自在法。何等為十? 所謂:一切諸佛於一切法悉得自在,明達種種句身、味身,演說諸法辯才無礙,是為諸佛第一自在法。一切諸佛教化眾生未曾失時,隨其願樂為說正法,咸令調伏無有斷絕,是為諸佛第二自在法。一切諸佛能令盡虛空界無量無數種種莊嚴,一切世界六種震動,令彼世界或舉或下、或大或小、或合或散,未曾惱害於一眾生,其中眾生不覺不知、無疑無怪,是為諸佛第三自在法。一切諸佛以神通力悉能嚴淨一切世界,於一念頃普現

一切世界莊嚴, 此諸莊嚴經無數劫說不能盡, 悉 皆離染, 清淨無比, 一切佛刹嚴淨之事, 皆令平 等入一刹中,是為諸佛第四自在法。一切諸佛見 一眾生應受化者, 為其住壽, 經不可說不可說劫, 乃至盡未來際, 結跏趺坐, 身心無倦, 專心憶念, 未曾廢忘,方便調伏而不失時;如為一眾生,為 一切眾生悉亦如是,是為諸佛第五自在法。一切 諸佛悉能徧往一切世界一切如來所行之處,而不 暫捨一切法界; 十方各别, 一一方有無量世界海, 一一世界海有無量世界種, 佛以神力一念咸到, 轉於無礙清淨法輪,是為諸佛第六自在法。一切 諸佛為欲調伏一切眾生, 念念中成阿耨多羅三藐 三菩提,而於一切佛法非已現覺,亦非當覺,亦 不住於有學之地, 而悉知見, 通達無礙, 無量智 慧, 無量自在, 教化調伏一切眾生, 是為諸佛第 七自在法。一切諸佛能以眼處作耳處佛事, 能以 耳處作鼻處佛事, 能以鼻處作舌處佛事, 能以舌 處作身處佛事, 能以身處作意處佛事, 能以意處 於一切世界中住世、出世間種種境界, 一一境界 中能作無量廣大佛事,是為諸佛第八自在法。一 切諸佛, 其身毛孔一一能容一切眾生, 一一眾生 其身悉與不可說諸佛刹等而無迫隘, 一一眾生步 步能過無數世界, 如是展轉盡無數劫, 悉見諸佛 出現於世, 教化眾生, 轉淨法輪, 開示過去、未 來、現在不可說法; 盡虛空界一切眾生諸趣受身, 威儀、往來及其所受種種樂具皆悉具足, 而於其 中無所障礙、是為諸佛第九自在法。一切諸佛於 一念頃現一切世界微塵數佛, 一一佛皆於一切法 界眾妙蓮華廣大莊嚴世界蓮華藏師子座上成等 正覺, 示現諸佛自在神力: 如於眾妙蓮華廣大莊 嚴世界,如是於一切法界中不可說不可說種種莊 嚴、種種境界、種種形相、種種示現、種種劫數 清淨世界:如於一念,如是於無量無邊阿僧祇劫 一切念中, 一念一切現, 一念無量住, 而未曾用 少方便力, 是為諸佛第十自在法。

「佛子!諸佛世尊有十種無量不思議圓滿佛法。何等為十?所謂:一切諸佛一一淨相皆具百福;一切諸佛皆悉成就一切佛法;一切諸佛皆悉成就一切功德;一切諸佛皆能教化一切眾生;一切諸佛皆悉能為眾生作主;一切諸佛皆悉成就清淨佛刹;一切諸佛皆悉成就一切智智;一切諸佛皆悉成就色身相好,見者獲益,功不唐捐;一切諸佛皆具諸佛平等正法;一切諸佛作佛事已,莫不示現入於涅槃。

是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種善巧方便。何等為 十?一切諸佛了知諸法皆離戲論,而能開示諸佛 善根, 是為第一善巧方便。一切諸佛知一切法悉 無所見、各不相知、無縛無解、無受無集、無成 就, 自在究竟到於彼岸, 然於諸法真實而知不異 不别, 而得自在、無我無受、不壞實際, 已得至 於大自在地,常能觀察一切法界,是為第二善巧 方便。一切諸佛永離諸相,心無所住,而能悉知 不亂不錯, 雖知一切相皆無自性, 而如其體性悉 能善入, 而亦示現無量色身, 及以一切清淨佛土 種種莊嚴無盡之相, 集智慧燈滅眾生惑, 是為第 三善巧方便。一切諸佛住於法界,不住過去、未 來、現在,如如性中無去、來、今三世相故,而 能演說去、來、今世無量諸佛出現世間, 令其聞 者普見一切諸佛境界,是為第四善巧方便。一切 諸佛身、語、意業,無所造作,無來無去,亦無 有住, 離諸數法, 到於一切諸法彼岸, 而為眾法 藏, 具無量智, 了達種種世、出世法, 智慧無礙, 示現無量自在神力,調伏一切法界眾生,是為第 五善巧方便。一切諸佛知一切法不可見, 非一、 非異, 非量、非無量, 非來、非去, 皆無自性,

亦不違於世間諸法;一切智者,無自性中見一切 法, 於法自在, 廣說諸法, 而常安住真如實性, 是為第六善巧方便。一切諸佛於一時中知一切時, 具淨善根,入於正位而無所著,於其日月、年劫、 成壞, 如是等時不住不捨, 而能示現若畫若夜、 初中後時、一日、七日、半月、一月、一年、百 年、一劫、多劫、不可思劫、不可說劫, 乃至盡 於未來際劫, 恒為眾生轉妙法輪, 不斷不退, 無 有休息,是為第七善巧方便。一切諸佛恒住法界, 成就諸佛無量無畏及不可數辯、不可量辯、無盡 辯、無斷辯、無邊辯、不共辯、無窮辯、真實辯、 方便開示一切句辯、一切法辯, 隨其根性及以欲 解、以種種法門說不可說不可說百千億那由他修 多羅,初、中、後善,皆悉究竟,是為第八善巧 方便。一切諸佛住淨法界,知一切法本無名字, 無過去名,無現在名,無未來名;無眾生名,無 非眾生名;無國土名,無非國土名;無法名,無 非法名: 無功德名, 無非功德名; 無菩薩名, 無 佛名;無數名,無非數名;無生名,無滅名;無 有名, 無無名; 無一名, 無種種名。何以故? 諸 法體性不可說故。一切諸法無方無處,不可集說 不可散說,不可一說,不可多說,音聲莫逮,言

語悉斷, 雖隨世俗種種言說, 無所攀緣, 無所造 作, 遠離一切虛妄想著, 如是究竟到於彼岸。是 為第九善巧方便。一切諸佛知一切法本性寂靜, 無生故非色,無戲論故非受,無名數故非想,無 造作故非行,無執取故非識,無入處故非處,無 所得故非界, 然亦不壞一切諸法, 本性無起如虛 空故。一切諸法皆悉空寂,無業果,無修習,無 成就,無出生,非數、非不數,非有、非無,非 生、非滅, 非垢、非淨, 非入、非出, 非住、非 不住, 非調伏、非不調伏, 非眾生、非無眾生, 非壽命、非無壽命, 非因緣、非無因緣, 而能了 知正定、邪定及不定聚一切眾生,為說妙法令到 彼岸,成就十力、四無所畏,能師子吼,具一切 智, 住佛境界, 是為第十善巧方便。佛子! 是為 諸佛成就十種善巧方便。

大方廣佛華嚴經卷第四十六

#### 補闕眞言

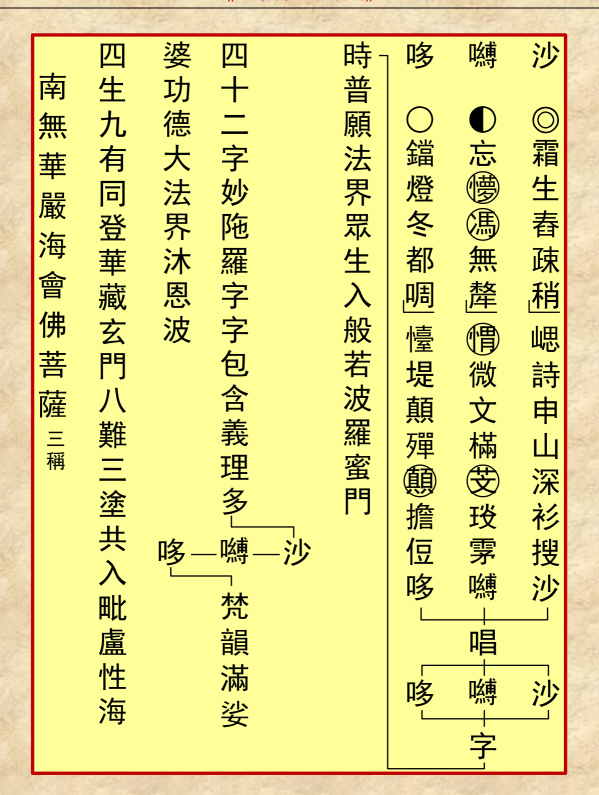
南無三滿哆. 没馱喃. 阿鉢囉帝. 喝多折. 折捺彌. 唵. 雞彌雞彌. 怛塔葛塔喃. 末瓦山. 矴鉢囉帝. 烏怛摩怛摩. 怛塔葛塔喃. 末瓦吽. 發莎訶.

#### 舉讚

普光再會. 大法重宣. 高超十聖與三賢. 等覺義幽玄. 心月孤圓. 究竟離言詮.

#### 舉字母讚

華嚴字母. 眾藝親宣. 善財童子得眞傳. 祕密義幽玄. 功德無邊. 唱誦利人天.



## 迴向偈

願以此功德 普及於一切 我等與眾生 皆共成佛道

# 大方廣佛華嚴經卷第四十七

唐于闐國三藏沙門實叉難陀譯

### 佛不思議法品第三十三之二

「佛子!諸佛世尊有十種廣大佛事,無量無邊,不可思議,一切世間諸天及人皆不能知,去、來、現在所有一切聲聞、獨覺亦不能知,唯除如來威神之力。何等為十?所謂:

「一切諸佛於盡虛空徧法界一切世界兜率 陀天,皆現受生,修菩薩行,作大佛事,無量色相,無量威德,無量光明,無量音聲,無量言辭, 無量三昧,無量智慧,所行境界攝取一切人、天、 魔、梵、沙門、婆羅門、阿脩羅等,大慈無礙, 大悲究竟,平等饒益一切眾生,或令生天,或令 生人,或淨其根,或調其心,或時為說差别三乘, 或時為說圓滿一乘,普皆濟度,令出生死,是為 第一廣大佛事。

「佛子!一切諸佛從兜率天降神母胎,以究竟三昧觀受生法如幻、如化、如影、如空、如熱時焰,隨樂而受,無量無礙,入無諍法,起無著智,離欲清淨,成就廣大妙莊嚴藏,受最後身.

住大寶莊嚴樓閣而作佛事,或以神力而作佛事,或以正念而作佛事,或現神通而作佛事,或現智 日而作佛事,或現諸佛廣大境界而作佛事,或現 諸佛無量光明而作佛事,或入無數廣大三昧而作佛事,或現從彼諸三昧起而作佛事。佛子!如來爾時在母胎中,為欲利益一切世間種種示現而作佛事。所謂:或現初生,或現童子,或現在宮,或現出家,或復示現成等正覺,或復示現轉妙法輪,或示現於入般涅槃,如是皆以種種方便,於一切方、一切網、一切旋、一切種、一切世界中而作佛事。是為第二廣大佛事。

「佛子!一切諸佛一切善業皆已清淨,一切生智皆已明潔,而以生法誘導群迷,令其開悟,具行眾善。為眾生故,示誕王宮,一切諸佛於諸色欲宮殿妓樂皆已捨離,無所貪染,常觀諸有空無體性,一切樂具悉不真實,持佛淨戒究竟圓滿;觀諸內宮妻妾、侍從生大悲愍,觀諸眾生虛妄不實起大慈心,觀諸世間無一可樂而生大喜,於一切法心得自在而起大捨;具佛功德,現生法界,身相圓滿,眷屬清淨,而於一切皆無所著;以隨類音為眾演說,令於世法深生厭離,如其所行示所得果,復以方便隨應教化;未成熟者令其成熟,

已成熟者令得解脫,為作佛事令不退轉;復以廣大慈悲之心,恒為眾生說種種法,又為示現三種自在,令其開悟,心得清淨。雖處內宮,眾所咸覩,而於一切諸世界中施作佛事;以大智慧,以大精進,示現種種諸佛神通,無礙無盡。恒住三種巧方便業,所謂:身業究竟清淨、語業常隨智慧而行,意業甚深無有障礙,以是方便利益眾生。是為第三廣大佛事。

「佛子!一切諸佛示處種種莊嚴宮殿,觀察厭離,捨而出家,欲使眾生了知世法皆是妄想、無常、敗壞,深起厭離,不生染著,永斷世間貪愛煩惱,修清淨行,利益眾生。當出家時,捨俗威儀,住無諍法,滿足本願無量功德,以大智光滅世癡闇,為諸世間無上福田,常為眾生讚佛功德,令於佛所植諸善本,以智慧眼見真實義;復為眾生讚說出家,清淨無過,永得出離,長為世間智慧高幢。是為第四廣大佛事。

「佛子!一切諸佛具一切智,於無量法悉已知見,菩提樹下成最正覺,降伏眾魔,威德特尊。 其身充滿一切世界,神力所作無邊無盡,於一切智所行之義皆得自在,修諸功德悉已圓滿。其菩提座具足莊嚴,周徧十方一切世界,佛處其上轉 妙法輪, 說諸菩薩所有行願, 開示無量諸佛境界, 令諸菩薩皆得悟入, 修行種種清淨妙行。復能示導一切眾生令種善根, 生於如來平等地中, 住諸菩薩無邊妙行, 成就一切功德勝法, 一切世界、一切眾生、一切佛刹、一切諸法、一切菩薩、一切教化、一切三世、一切調伏、一切神變、一切眾生心之樂欲, 悉善了知而作佛事。是為第五廣大佛事。

「佛子!一切諸佛轉不退法輪,令諸菩薩不退轉故;轉無量法輪,令一切世間咸了知故;轉開悟一切法輪,能大無畏師子吼故;轉一切法智藏法輪,開法藏門,除闇障故;轉無礙法輪,等虚空故;轉無著法輪,觀一切法非有無故;轉照世法輪,令一切眾生淨法眼故;轉開示一切智法輪,悉徧一切三世法故;轉一切佛同一法輪,一切佛法不相違故。一切諸佛以如是等無量無數百千億那由他法輪,隨諸眾生心行差别而作佛事不可思議。是為第六廣大佛事。

「佛子!一切諸佛入於一切王都城邑,為諸眾生而作佛事,所謂;人王都邑、天王都邑,龍王、夜叉王、乾闥婆王、阿脩羅王、迦樓羅王、緊那羅王、摩睺羅伽王、羅刹王、毗舍闍王,如

是等王一切都邑。入城門時,大地震動,光明普 照, 盲者得眼, 聾者得耳, 狂者得心, 裸者得衣, 諸憂苦者悉得安樂:一切樂器不鼓自鳴,諸莊嚴 具若著、不著咸出妙音, 眾生聞者無不欣樂。一 切諸佛色身清淨, 相好具足, 見者無厭, 能為眾 生作於佛事。所謂: 若顧視, 若觀察, 若動轉, 若屈伸, 若行, 若住, 若坐, 若臥, 若默, 若語, 若現神通, 若為說法, 若有教敕, 如是一切皆為 眾生而作佛事。一切諸佛普於一切無數世界種種 眾生心樂海中, 勸令念佛, 常勤觀察, 種諸善根, 修菩薩行: 歎佛色相微妙第一, 一切眾生難可值 遇, 若有得見而興信心, 則生一切無量善法, 集 佛功德普皆清淨。如是稱讚佛功德已, 分身普往 十方世界, 令諸眾生, 悉得瞻奉, 思惟觀察, 承 事供養,種諸善根,得佛歡喜,增長佛種,悉當 成佛。以如是行而作佛事,或為眾生示現色身, 或出妙音, 或但微笑, 令其信樂, 頭頂禮敬, 曲 躬合掌,稱揚讚歎,問訊起居而作佛事。一切諸 佛以如是等無量無數不可言說不可思議種種佛 事,於一切世界中,隨諸眾生心之所樂,以本願 力、大慈悲力、一切智力、方便教化、悉令調伏。 是為第七廣大佛事。

「佛子!一切諸佛或住阿蘭若處而作佛事: 或住寂靜處而作佛事;或住空閑處而作佛事;或 住佛住處而作佛事;或住三昧而作佛事;或獨處 園林而作佛事:或隱身不現而作佛事:或住甚深 智而作佛事;或住諸佛無比境界而作佛事;或住 不可見種種身行,隨諸眾生心樂欲解,方便教化 無有休息,而作佛事;或以天身,求一切智而作 佛事:或以龍身、夜叉身、乾闥婆身、阿脩羅身、 迦樓羅身、緊那羅身、摩睺羅伽、人、非人等身, 求一切智而作佛事;或以聲聞身、獨覺身、菩薩 身, 求一切智而作佛事; 或時說法, 或時寂默, 而作佛事;或說一佛,或說多佛,而作佛事;或 說諸菩薩一切行、一切願,為一行願而作佛事; 或說諸菩薩一行、一願, 為無量行願而作佛事; 或說佛境界即世間境界而作佛事;或說世間境界 即佛境界而作佛事;或說佛境界即非境界而作佛 事;或住一日,或住一夜,或住半月,或住一月, 或住一年、乃至住不可說劫、為諸眾生而作佛事。 是為第八廣大佛事。

「佛子!一切諸佛是生清淨善根之藏,令諸眾生於佛法中生淨信解,諸根調伏,永離世間;令諸菩薩於菩提道,具智慧明,不由他悟。或現

涅槃而作佛事; 或現世間皆悉無常而作佛事; 或 說佛身而作佛事;或說所作皆悉已辦而作佛事; 或說功德圓滿無缺而作佛事;或說永斷諸有根本 而作佛事;或令眾生,厭離世間,隨順佛心,而 作佛事;或說壽命終歸於盡而作佛事;或說世間 無一可樂而作佛事: 或為宣說盡未來際供養諸佛 而作佛事:或說諸佛轉淨法輪,令其得聞生大歡 喜,而作佛事;或為宣說諸佛境界,令其發心而 修諸行, 而作佛事; 或為宣說念佛三昧, 令其發 心常樂見佛, 而作佛事; 或為宣說諸根清淨, 勤 求佛道,心無懈退,而作佛事;或詣一切諸佛國 土, 觀諸境界種種因緣而作佛事; 或攝一切諸眾 生身皆為佛身, 令諸懈怠放逸眾生悉住如來清淨 禁戒,而作佛事。是為第九廣大佛事。

「佛子!一切諸佛入涅槃時,無量眾生悲號 涕泣,生大憂惱,遞相瞻顧而作是言:『如來世 尊有大慈悲,哀愍饒益一切世間,與諸眾生為救 為歸。如來出現難可值遇,無上福田於今永滅。』 即以如是,令諸眾生悲號戀慕,而作佛事。復為 化度一切天人、龍神、夜叉、乾闥婆、阿脩羅、 迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、非人等故,隨 其樂欲,自碎其身以為舍利,無量無數不可思議 令諸眾生起淨信心, 恭敬尊重, 歡喜供養, 修諸 功德, 具足圓滿。復起於塔, 種種嚴飾, 於諸天 宮、龍宮、夜叉宮,乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、 緊那羅、摩睺羅伽、人、非人等諸宮殿中, 以為 供養。牙齒、爪髮咸以起塔、令其見者皆悉念佛、 念法、念僧, 信樂不回, 誠敬尊重, 在在處處布 施供養、修諸功德; 以是福故, 或生天上, 或處 人間, 種族尊榮, 財產備足, 所有眷屬悉皆清淨, 不入惡趣, 常生善道, 恒得見佛, 具眾白法, 於 三有中速得出離,各隨所願獲自乘果,於如來所 知恩報恩, 永與世間作所歸依。佛子! 諸佛世尊 雖般涅槃, 仍與眾生作不思議清淨福田、無盡功 德最上福田, 令諸眾生善根具足、福德圓滿。是 為第十廣大佛事。

「佛子!此諸佛事無量廣大、不可思議,一切世間諸天及人及去來今聲聞、獨覺皆不能知, 唯除如來威神所加。

「佛子!諸佛世尊有十種無二行自在法。何等為十?所謂:一切諸佛悉能善說,授記言辭, 決定無二;一切諸佛悉能隨順眾生心念,令其意 滿,決定無二;一切諸佛悉能現覺一切諸法,演 說其義,決定無二;一切諸佛悉能具足去、來、 今世諸佛智慧,決定無二;一切諸佛悉知三世一切刹那即一刹那,決定無二;一切諸佛悉知三世一切佛刹入一佛刹,決定無二;一切諸佛悉知三世一切佛語即一佛語,決定無二;一切諸佛悉知三世一切諸佛,與其所化一切眾生,體性平等,決定無二;一切諸佛悉知世法及諸佛法性無差别,決定無二;一切諸佛悉知三世一切諸佛所有善根同一善根,決定無二。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種住,住一切法。何等為十?所謂:一切諸佛住覺悟一切法界;一切諸佛住大悲語;一切諸佛住本大願;一切諸佛住不捨調伏眾生;一切諸佛住無自性法;一切諸佛住平等利益;一切諸佛住無忘失法;一切諸佛住無障礙心;一切諸佛住恒正定心;一切諸佛住等入一切法,不違實際相。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種知一切法盡無有餘。何等為十?所謂:知過去一切法盡無有餘;知未來一切法盡無有餘;知現在一切法盡無有餘;知一切言語法盡無有餘;知一切世間道盡無有餘;知一切眾生心盡無有餘;知一切菩薩善根上,中、下種種分位盡無有餘;知一切佛圓滿智及諸善根不增不減盡無有餘;知一切法皆從緣起盡無有餘;

知一切世界種盡無有餘; 知一切法界中如因陀羅網諸差别事盡無有餘。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種力。何等為十?所謂:廣大力、最上力、無量力、大威德力、難獲力、不退力、堅固力、不可壞力、一切世間不思議力、一切眾生無能動力。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種大那羅延幢勇健 法。何者為十?所謂:

「一切諸佛, 身不可壞, 命不可斷, 世間毒 藥所不能中,一切世界水、火、風災皆於佛身不 能為害。一切諸魔、天、龍、夜叉、乾闥婆、阿 **脩羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、非人、** 毗舍闍、羅刹等, 盡其勢力, 雨大金剛如須彌山 及鐵圍山, 徧於三千大千世界, 一時俱下, 不能 令佛心有驚怖, 乃至一毛亦不搖動, 行、住、坐、 臥初無變易。佛所住處四方遠近, 不令其下則不 能雨; 假使不制而從雨之, 終不為損。若有眾生 為佛所持及佛所使, 尚不可害, 況如來身! 是為 諸佛第一大那羅延幢勇健法。佛子!一切諸佛以 一切法界諸世界中須彌山王,及鐵圍山、大鐵圍 山、大海、山林、宮殿、屋宅,置一毛孔,盡未 來劫, 而諸眾生不覺不知, 唯除如來神力所被。

佛子!爾時,諸佛於一毛孔持於爾所一切世界, 盡未來劫,或行、或住、或坐、或臥,不生一念 勞倦之心。佛子!譬如虚空普持一切徧法界中所 有世界而無勞倦,一切諸佛於一毛孔持諸世界亦 復如是。是為諸佛第二大那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛能於一念起不可說不可 說世界微塵數步,一一步過不可說不可說佛刹微 塵數國土,如是而行,經一切世界微塵數劫。佛 子!假使有一大金剛山,與上所經一切佛刹其量 正等。如是量等大金剛山,有不可說不可說佛刹 微塵數,諸佛能以如是諸山置一毛孔。佛身毛孔 與法界中一切眾生毛孔數等,一一毛孔悉置爾許 大金剛山,持爾許山遊行十方,入盡虛空一切世 界,從於前際盡未來際,一切諸劫無有休息,佛 身無損亦不勞倦,心常在定無有散亂。是為諸佛 第三大那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛一坐食已,結跏趺坐,經前後際不可說劫,入佛所受不思議樂,其身安住,寂然不動,亦不廢捨化眾生事。佛子!假使有人於徧虚空一一世界悉以毛端次第度量,諸佛能於一毛端處結跏趺坐,盡未來劫;如一毛端處,一切毛端處悉亦如是。佛子!假使十方一切世界所

有眾生,一一眾生其身大小悉與不可說佛刹微塵數世界量等,輕重亦爾,諸佛能以爾所眾生置一指端,盡於後際所有諸劫;一切指端皆亦如是,盡持爾許一切眾生入徧虛空一一世界,盡於法界悉使無餘,而佛身心曾無勞倦。是為諸佛第四大那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛能於一身化現不可說不 可說佛刹微塵數頭, 一一頭化現不可說不可說佛 刹微塵數舌, 一一舌化出不可說不可說佛刹微塵 數差别音聲——法界眾生靡不皆聞, 一一音聲演 不可說不可說佛刹微塵數修多羅藏, 一一修多羅 藏演不可說不可說佛刹微塵數法,一一法有不可 說不可說佛刹微塵數文字句義: 如是演說, 盡不 可說不可說佛刹微塵數劫; 盡是劫已, 復更演說, 盡不可說不可說佛刹微塵數劫: 如是次第, 乃至 盡於一切世界微塵數,盡一切眾生心念數。未來 際劫猶可窮盡,如來化身所轉法輪無有窮盡。所 謂:智慧演說法輪、斷諸疑惑法輪、照一切法法 輪、開無礙藏法輪、令無量眾生歡喜調伏法輪、 開示一切諸菩薩行法輪、高升<sup>9</sup>圓滿大智慧日法 輪、普然照世智慧明燈法輪、辯才無畏種種莊嚴

<sup>9</sup> 大正藏: 昇

法輪。如一佛身以神通力轉如是等差别法輪,一切世法無能為喻<sup>10</sup>。如是,盡虛空界一一毛端分量之處,有不可說不可說佛刹微塵數世界,一一世界中念念現不可說不可說佛刹微塵數化身,一一化身皆亦如是,所說音聲文字句義,一一充滿一切法界,其中眾生皆得解了,而佛言音無變、無斷、無有窮盡。是為諸佛第五大那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛皆以德相莊嚴胸臆,猶若金剛不可損壞,菩提樹下結跏趺坐。魔王軍眾其數無邊,種種異形甚可怖畏,眾生見者靡不驚懾。悉發狂亂或時致死。如是魔眾徧滿虛空,如來見之,心無恐怖,容色不變,一毛不豎,不動不亂,無所分别,離諸喜怒,寂然清淨,住佛所住,具慈悲力,諸根調伏,心無所畏,非諸魔眾所能傾動而能摧伏;一切魔軍皆使廻心,稽首歸依,然後復以三輪教化,令其悉發阿耨多羅三藐三菩提意永不退轉。是為諸佛第六大那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛有無礙音,其音普徧十方世界,眾生聞者自然調伏。彼諸如來所出音聲, 須彌盧等一切諸山不能為障,天宮、龍宮、夜叉

<sup>10</sup> 大正藏: 諭

宫,乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、非人等一切諸宮所不能障,一切世界高大音聲亦不能障。隨所應化,一切眾生靡不皆聞,文字句義悉得解了。是為諸佛第七大那羅延幢勇健法。

「佛子! 一切諸佛心無障礙 於百千億那由 他不可說不可說劫, 恒善清淨。去、來、現在一 切諸佛同一體性,無濁、無翳,無我、無我所, 非内、非外, 了境空寂, 不生妄想; 無所依, 無 所作,不住諸相,永斷分别;本性清淨,捨離一 切攀緣憶念,於一切法常無違諍;住於實際,離 欲清淨,入真法界,演說無盡;離量、非量所有 妄想, 絕為、無為一切言說, 於不可說無邊境界 悉已通達;無礙無盡智慧方便,成就十力一切功 德莊嚴清淨, 演說種種無量諸法, 皆與實相不相 違背;於諸法界三世諸法,悉等無異,究竟自在; 入一切法最勝之藏,一切法門正念不惑,安住十 方一切佛刹而無動轉;得不斷智,知一切法究竟 無餘, 盡諸有漏, 心善解脫, 慧善解脫, 住於實 際, 通達無礙, 心常正定; 於三世法及以一切眾 生心行,一念了達,皆無障礙。是為諸佛第八大 那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛同一法身、境界無量身、 功德無邊身、世間無盡身、三界不染身、隨念示 現身、非實非虛平等清淨身、無來無去無為不壞 身、一相無相法自性身、無處無方徧一切身、神 變自在無邊色相身、種種示現普入一切身、妙法 方便身、智藏普照身、示法平等身、普徧法界身、 無動無分别非有非無常清淨身、非方便非不方便 非滅非不滅隨所應化一切眾生種種信解而示現 身、從一切功德寳所生身、具一切諸佛法真如身、 本性寂靜無障礙身、成就一切無礙法身、徧住一 切清淨法界身、分形普徧一切世間身、無攀緣無 退轉永解脫具一切智普了達身, 是為諸佛第九大 那羅延幢勇健法。

「佛子!一切諸佛等悟一切諸如來法,等修一切諸菩薩行;若願若智,清淨平等,猶如大海,悉得滿足;行力尊勝,未曾退怯,住諸三昧無量境界,示一切道,勸善誡惡;智力第一演法無畏,隨有所問悉能善答,智慧說法平等清淨,身.語、意行悉皆無雜,住佛所住諸佛種性,以佛智慧而作佛事;住一切智,演無量法,無有根本,無有邊際,神通智慧不可思議,一切世間無能解了;智慧深入,見一切法微妙廣大無量無邊,三世法

門咸善通達,一切世界悉能開曉;以出世智,於 諸世間作不可說種種佛事,成不退智,入諸佛數; 雖已證得不可言說離文字法,而能開示種種言辭: 以普賢智集諸善行,成就一念相應妙慧,於一切 法悉能覺了, 如先所念一切眾生, 皆依自乘而施 其法: 一切諸法、一切世界、一切眾生、一切三 世, 於法界内, 如是境界其量無邊, 以無礙智悉 能知見。佛子!一切諸佛於一念頃,隨所應化出 興於世, 住清淨土, 成等正覺, 現神通力, 開悟 三世一切眾生心、意及識不失於時。佛子! 眾生 無邊,世界無邊,法界無邊,三世無邊,諸佛最 勝亦無有邊, 悉現於中成等正覺, 以佛智慧方便 開悟無有休息。佛子!一切諸佛以神通力,現最 妙身, 住無邊處, 大悲方便, 心無障礙, 於一切 時常為眾生演說妙法。是為諸佛第十大那羅延幢 勇健法。

「佛子!此一切諸佛大那羅延幢勇健法無量無邊、不可思議,去、來、現在一切眾生及以二乘不能解了,唯除如來神力所加。

「佛子!諸佛世尊有十種決定法。何等為十? 所謂:一切諸佛定從兜率壽盡下生;一切諸佛定 示受生,處胎十月;一切諸佛定厭世俗,樂求出 家;一切諸佛決定坐於菩提樹下成等正覺,悟諸佛法;一切諸佛定於一念悟一切法,一切世界示現神力;一切諸佛定能應時轉妙法輪;一切諸佛定能隨彼所種善根,應時說法而為授記;一切諸佛定能應時為作佛事;一切諸佛定能為諸成就菩薩而授記前<sup>11</sup>;一切諸佛定能一念普答一切眾生所問。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種速疾法。何等為十?所謂:一切諸佛若有見者,速得遠離一切惡趣;一切諸佛若有見者,速得圓滿殊勝功德;一切諸佛若有見者,速能成就廣大善根;一切諸佛若有見者,速得往生淨妙天上;一切諸佛若有見者,速能除斷一切疑惑;一切諸佛若已發菩提心而得見者,速得成就廣大信解永不退轉,能隨所應教化眾生,若未發心即能速發阿耨多羅三藐三菩提心;一切諸佛若未入正位而得見者,速入正位;一切諸佛若有見者,速能清淨世、出世間一切諸根;一切諸佛若有見者,速能得無畏辯才。是為十。切諸佛若有見者,速能獲得無畏辯才。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種應常憶念清淨法。 何等為十?所謂:一切諸佛過去因緣,一切菩薩

<sup>11</sup> 大正藏: 別

應常憶念;一切諸佛清淨勝行,一切菩薩應常憶念;一切諸佛滿足諸度,一切菩薩應常憶念;一切諸佛成就大願,一切菩薩應常憶念;一切諸佛已具梵積集善根,一切菩薩應常憶念;一切諸佛現成正覺,一切菩薩應常憶念;一切諸佛色身無量,一切菩薩應常憶念;一切諸佛神通無量,一切菩薩應常憶念;一切諸佛神通無量,一切菩薩應常憶念;一切諸佛十力無畏,一切菩薩應常憶念。是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種一切智住。何等為 十?所謂:一切諸佛於一念中,悉知三世一切眾 生心、心所行:一切諸佛於一念中,悉知三世一 切眾生所集諸業及業果報; 一切諸佛於一念中, 悉知一切眾生所宜,以三種輪教化調伏;一切諸 佛於一念中, 盡知法界一切眾生所有心相, 於一 切處普現佛興,令其得見,方便攝受;一切諸佛 於一念中, 普隨法界一切眾生心樂欲解, 示現說 法,令其調伏:一切諸佛於一念中,悉知法界一 切眾生心之所樂, 為現神力; 一切諸佛於一念中, 徧一切處, 隨所應化一切眾生示現出興, 為說佛 身不可取著;一切諸佛於一念中,普至法界一切 處一切眾生彼彼諸道:一切諸佛於一念中,隨諸 眾生有憶念者,在在處處無不往應;一切諸佛於一念中,悉知一切眾生解欲,為其示現無量色相。 是為十。

「佛子!諸佛世尊有十種無量不可思議佛 三昧。何等為十?所謂:一切諸佛恒在正定,於 一念中徧一切處, 普為眾生廣說妙法: 一切諸佛 恒在正定,於一念中徧一切處,普為眾生說無我 際;一切諸佛恒住正定,於一念中徧一切處,普 入三世; 一切諸佛恒在正定, 於一念中徧一切處, 普入十方廣大佛刹;一切諸佛恒在正定,於一念 中徧一切處, 普現無量種種佛身; 一切諸佛恒在 正定,於一念中徧一切處,隨諸眾生種種心解現 身、語、意;一切諸佛恒在正定,於一念中徧一 切處, 說一切法離欲真際; 一切諸佛恒住正定, 於一念中徧一切處, 演說一切緣起自性; 一切諸 佛恒住正定,於一念中徧一切處,示現無量世、 出世間廣大莊嚴, 令諸眾生常得見佛; 一切諸佛 恒住正定,於一念中徧一切處,令諸眾生悉得通 達一切佛法、無量解脫, 究竟到於無上彼岸。是 為十。

「佛子!諸佛世尊有十種無礙解脫。何等為十?所謂:一切諸佛能於一塵現不可說不可說諸

佛出興於世;一切諸佛能於一塵現不可說不可說 諸佛轉淨法輪;一切諸佛能於一塵現不可說不可 說眾生受化調伏;一切諸佛能於一塵現不可說不 可說諸佛國土;一切諸佛能於一塵現不可說不可 說菩薩授記;一切諸佛能於一塵現去、來、今一 切諸佛;一切諸佛能於一塵現去、來、今一 切諸佛能於一塵現去、來、今一切神通; 一切諸佛能於一塵現去、來、今一切神通; 一切諸佛能於一塵現去、來、今一切眾生;一切 諸佛能於一塵現去、來、今一切眾生;一切 諸佛能於一塵現去、來、今一切眾生;一切

#### 補闕眞言

南無三滿哆. 没馱喃. 阿鉢囉帝. 喝多折. 折捺彌. 唵. 雞彌雞彌. 怛塔葛塔喃. 末瓦山. 矴鉢囉帝. 烏怛摩怛摩. 怛塔葛塔喃. 末瓦吽. 發莎訶.

#### 舉讚

普光再會. 大法重宣. 高超十聖與三賢. 等覺義幽玄. 心月孤圓. 究竟離言詮.

#### 舉字母讚

華嚴字母. 眾藝親宣. 善財童子得眞傳. 祕密義幽玄. 功德無邊. 唱誦利人天.



## 迴向偈

願以此功德 普及於一切 我等與眾生 皆共成佛道

# 大方廣佛華嚴經卷第四十八

唐于闐國三藏沙門實叉難陀譯

### 如來十身相海品第三十四

爾時, 普賢菩薩摩訶薩告諸菩薩言:

「佛子! 今當為汝演說如來所有相海。

「佛子!如來頂上有三十二寳莊嚴大人相。 其中有大人相. 名: 光照一切方普放無量大光明 網,一切妙寶以為莊嚴, 寶髮周徧, 柔軟密緻, 一一咸放摩尼寳光,充滿一切無邊世界,悉現佛 身色相圓滿,是為一。次有大人相,名:佛眼光 明雲, 以摩尼王種種莊嚴出金色光, 如眉間毫相 所放光明, 其光普照一切世界, 是為二。次有大 人相,名:充滿法界雲,上妙寳輪以為莊嚴,放 於如來福智燈明, 普照十方一切法界諸世界海, 於中普現一切諸佛及諸菩薩、是為三。次有大人 相, 名: 示現普照雲, 真金摩尼種種莊嚴, 其諸 妙寶咸放光明, 照不思議諸佛國土, 一切諸佛於 中出現,是為四。次有大人相,名:放寳光明雲, 摩尼寳王清淨莊嚴, 毗瑠璃寳以為華蘂, 光照十 方一切法界, 於中普現種種神變, 讚歎如來往昔

所行智慧功德,是為五。次有大人相,名:示現 如來徧法界大自在雲, 菩薩神變寶焰摩尼以為其 冠, 具如來力覺悟一切寶焰光輪以為其鬘, 其光 普照十方世界,於中示現一切如來坐於道場,一 切智雲充滿虛空無量法界, 是為六。次有大人相, 名:如來普燈雲,以能震動法界國土大自在寶海 而為莊嚴, 放淨光明充滿法界, 於中普現十方諸 菩薩功德海、過現未來佛智慧幢海、是為七。次 有大人相,名:普照諸佛廣大雲,因陀羅寳、如 意王寳、摩尼王寳以為莊嚴, 常放菩薩焰燈光明, 普照十方一切世界,於中顯現一切諸佛眾色相海、 大音聲海、清淨力海, 是為八。次有大人相, 名: 圓滿光明雲, 上妙瑠璃摩尼王種種寶華以為莊嚴, 一切眾寶舒大焰網充滿十方, 一切世界一切眾生 悉見如來現坐其前, 讚歎諸佛及諸菩薩法身功德, 令入如來清淨境界,是為九。次有大人相,名: 普照一切菩薩行藏光明雲, 眾寶妙華以為莊嚴, 寳光普照無量世界, 寳焰普覆一切國土, 十方法 界通達無礙, 震動佛音宣暢法海, 是為十。次有 大人相,名:普光照耀雲,毗瑠璃、因陀羅、金 剛摩尼寶以為莊嚴, 瑠璃寶光色相明徹, 普照一 切諸世界海, 出妙音聲充滿法界, 如是皆從諸佛

智慧大功德海之所化現,是為十一。次有大人相 名: 正覺雲, 以雜寳華而為莊嚴, 其諸寳華悉放 光明, 皆有如來坐於道場, 充滿一切無邊世界, 令諸世界普得清淨,永斷一切妄想分别,是為十 二。次有大人相,名:光明照耀12雲,以寳焰藏 海心王摩尼而為莊嚴, 放大光明, 光中顯現無量 菩薩及諸菩薩所行之行, 一切如來智身、法身、 諸色相海充滿法界,是為十三。次有大人相,名: 莊嚴普照雲, 以金剛華、毗瑠璃寳而為莊嚴, 放 大光明, 光中有大寳蓮華座, 具足莊嚴, 彌覆法 界, 自然演說四菩薩行, 其音普徧諸法界海, 是 為十四。次有大人相,名:現佛三昧海行雲,於 一念中示現如來無量莊嚴,普徧莊嚴一切法界不 思議世界海,是為十五。次有大人相,名:變化 海普照雲, 妙寶蓮華如須彌山以為莊嚴, 眾寶光 明從佛願生, 現諸變化無有窮盡, 是為十六。次 有大人相, 名: 一切如來解脫雲, 清淨妙寶以為 莊嚴, 放大光明莊嚴一切佛師子座, 示現一切諸 佛色像及無量佛法諸佛刹海,是為十七。次有大 人相,名:自在方便普照雲,毗瑠璃華、真金蓮 華、摩尼王燈、妙法焰雲以為莊嚴, 放一切諸佛

<sup>12</sup> 大正藏:曜

寳焰密雲,清淨光明充滿法界,於中普現一切妙 好莊嚴之具,是為十八。次有大人相,名:覺佛 種性雲,無量寳光以為莊嚴,具足千輪,内外清 淨,從於往昔善根所生,其光徧照十方世界,發 明智日,宣布法海,是為十九。次有大人相,名: 現一切如來相自在雲, 眾寳瓔珞、瑠璃寳華以為 莊嚴, 舒大寶焰充滿法界, 於中普現等一切佛刹 微塵數去、來、現在無量諸佛, 如師子王勇猛無 畏, 色相、智慧皆悉具足, 是為二十。次有大人 相, 名: 徧照一切法界雲, 如來寶相清淨莊嚴, 放大光明普照法界 顯現一切無量無邊諸佛菩薩 智慧妙藏,是為二十一。次有大人相,名:毗盧 遮那如來相雲, 上妙寶華及毗瑠璃清淨妙月以為 莊嚴,悉放無量百千萬億摩尼寳光,充滿一切虛 空法界,於中示現無量佛刹,皆有如來結跏趺坐, 是為二十二。次有大人相,名:普照一切佛光明 雲, 眾寶妙燈以為莊嚴, 放淨光明徧照十方一切 世界, 悉現諸佛轉於法輪, 是為二十三。次有大 人相, 名: 普現一切莊嚴雲, 種種寶焰以為莊嚴. 放淨光明充滿法界, 念念常現不可說不可說一切 諸佛與諸菩薩坐於道場,是為二十四。次有大人 相,名:出一切法界音聲雲,摩尼寶海、上妙栴

檀以為莊嚴,舒大焰網充滿法界,其中普演微妙 音聲,示諸眾生一切業海,是為二十五。次有大 人相,名: 普照諸佛變化輪雲,如來淨眼以為莊 嚴,光照十方一切世界,於中普現去、來、今佛 所有一切莊嚴之具,復出妙音演不思議廣大法海, 是為二十六。次有大人相,名:光照佛海雲,其 光普照一切世界, 盡于法界無所障礙, 悉有如來 結跏趺坐,是為二十七。次有大人相,名: 寶燈 雲,放於如來廣大光明,普照十方一切法界,於 中普現一切諸佛及諸菩薩不可思議諸眾生海,是 為二十八。次有大人相,名:法界無差别雲,放 於如來大智光明, 普照十方諸佛國土、一切菩薩 道場眾會無量法海,於中普現種種神通,復出妙 音, 隨諸眾生心之所樂演說普賢菩薩行願, 令其 廻向, 是為二十九。次有大人相, 名: 安住一切 世界海普照雲, 放寳光明充滿一切虛空法界, 於 中普現淨妙道場及佛菩薩莊嚴身相,令其見者得 無所見,是為三十。次有大人相,名:一切寳清 淨光焰雲, 放於無量諸佛菩薩摩尼妙寳清淨光明, 普照十方一切法界,於中普現諸菩薩海,莫不具 足如來神力, 常遊十方盡虛空界一切刹網, 是為 三十一。次有大人相,名:普照一切法界莊嚴雲,

最處於中,漸次隆起,閻浮檀金、因陀羅網以為 莊嚴,放淨光雲充滿法界,念念常現一切世界諸 佛菩薩道場眾會,是為三十二。佛子!如來頂上 有如是三十二種大人相以為嚴好。

「佛子!如來眉間有大人相,名: 徧法界光 明雲 摩尼寳華以為莊嚴 放大光明 具眾寳色, 猶如日月洞徹清淨, 其光普照十方國土, 於中顯 現一切佛身, 復出妙音宣暢法海, 是為三十三。 如來眼有大人相,名:自在普見雲,以眾妙寳而 為莊嚴、摩尼寳光清淨映徹、普見一切皆無障礙、 是為三十四。如來鼻有大人相,名:一切神通智 慧雲,清淨妙寳以為莊嚴,眾寳色光彌覆其上, 於中出現無量化佛坐寶蓮華、往諸世界為一切菩 薩、一切眾生演不思議諸佛法海,是為三十五。 如來舌有大人相,名:示現音聲影像雲,眾色妙 寳以為莊嚴, 宿世善根之所成就, 其舌廣長徧覆 一切諸世界海,如來若或熙怡微笑,必放一切摩 尼寳光 其光普照十方法界 能令一切心得清涼 去、來、現在所有諸佛皆於光中炳然顯現, 悉演 廣大微妙之音, 徧一切刹, 住無量劫, 是為三十 六。如來舌復有大人相,名:法界雲,其掌安平, 眾寶為嚴, 放妙寶光色相圓滿, 猶如眉間所放光

明, 其光普照一切佛刹, 唯塵所成, 無有自性, 光中復現無量諸佛, 咸發妙音說一切法, 是為三 十七。如來舌端有大人相,名:照法界光明雲, 如意寶王以為莊嚴, 自然恒出金色寶焰, 於中影 現一切佛海, 復震妙音充滿一切無邊世界, 一一 音中具一切音, 悉演妙法, 聽者心悅, 經無量劫 玩味不忘,是為三十八。如來舌端復有大人相, 名: 照耀法界雲, 摩尼寳王以為嚴飾, 演眾色相 微妙光明,充滿十方無量國土,盡于13法界靡不 清淨. 於中悉有無量諸佛及諸菩薩各吐妙音種種 開示,一切菩薩現前聽受,是為三十九。如來口 上齶有大人相,名:示現不思議法界雲,因陀羅 寳、毗瑠璃寳以為莊嚴, 放香燈焰清淨光雲, 充 滿十方一切法界, 示現種種神通方便, 普於一切 諸世界海開演甚深不思議法, 是為四十。如來口 右輔下牙有大人相,名:佛牙雲,眾寶摩尼卍14字 相輪以為莊嚴, 放大光明普照法界, 於中普現一 切佛身, 周流十方開悟群生, 是為四十一。如來 口右輔上牙有大人相,名: 寶焰彌盧藏雲, 摩尼 寶藏以為莊嚴, 放金剛香焰清淨光明, 一一光明

<sup>13</sup> 大正藏:於

<sup>14</sup> 大正藏: 卐 (後同)

充滿法界, 示現一切諸佛神力, 復現一切十方世 界淨妙道場,是為四十二。如來口左輔下牙有大 人相,名: 寶燈普照雲,一切妙寶舒華發香以為 莊嚴, 放燈焰雲清淨光明, 充滿一切諸世界海, 於中顯現一切諸佛坐蓮華藏師子之座、諸菩薩眾 所共圍繞, 是為四十三。如來口左輔上牙有大人 相, 名: 照現如來雲, 清淨光明、閻浮檀金、寳 網、寶華以為莊嚴, 放大焰輪充滿法界, 於中普 現一切諸佛、以神通力於虛空中流布法乳、法燈、 法寶,教化一切諸菩薩眾,是為四十四。如來齒 有大人相, 名: 普現光明雲, 一一齒間相海莊嚴, 若微笑時悉放光明, 具眾寳色摩尼寳焰右旋宛轉, 流布法界靡不充滿, 演佛言音說普賢行, 是為四 十五。如來脣有大人相,名:影現一切寳光雲, 放閻浮檀真金色、蓮華色、一切寶色廣大光明, 照于15法界悉令清淨,是為四十六。

「如來頸有大人相,名:普照一切世界雲, 摩尼寳王以為莊嚴,紺蒲成就柔軟細滑,放毗盧 遮那清淨光明,充滿十方一切世界,於中普現一 切諸佛,是為四十七。如來右肩有大人相,名: 佛廣大一切寳雲,放一切寳色、真金色、蓮華色

<sup>15</sup> 大正藏:於

光明, 成寶焰網普照法界, 於中普現一切菩薩, 是為四十八。如來右肩復有大人相,名:最勝寳 普照雲 其色清淨如閻浮金 放摩尼光充滿法界 於中普現一切菩薩, 是為四十九。如來左肩有大 人相,名:最勝光照法界雲,猶如頂上及以眉間 種種莊嚴, 放閻浮檀金及蓮華色眾寳光明, 成大 焰網充滿法界,於中示現一切神力,是為五十。 如來左肩復有大人相,名:光明徧照雲,其相右 旋, 閻浮檀金色摩尼寳王以為莊嚴, 放眾寳華, 香焰光明充徧法界, 於中普現一切諸佛及以一切 嚴淨國土,是為五十一。如來左肩復有大人相, 名: 普照耀雲, 其相右旋, 微密莊嚴, 放佛燈焰 雲,清淨光明充徧法界,於中顯現一切菩薩種種 莊嚴悉皆妙好, 是為五十二。如來胸臆有大人相, 形如卍字,名:吉祥海雲,摩尼寳華以為莊嚴, 放一切寳色種種光焰輪, 充滿法界普令清淨, 復 出妙音宣暢法海,是為五十三。吉祥相右邊有大 人相,名:示現光照雲,因陀羅網以為莊嚴,放 大光輪充滿法界,於中普現無量諸佛,是為五十 四。吉祥相右邊復有大人相,名:普現如來雲, 以諸菩薩摩尼寶冠而為莊嚴,放大光明普照十方 一切世界悉令清淨,於中示現去、來、今佛坐於

道場, 普現神力廣宣法海, 是為五十五。吉祥相 右邊復有大人相,名:開敷華雲,摩尼寳華以為 莊嚴,放寳香焰燈清淨光明,狀如蓮華,充滿世 界,是為五十六。吉祥相右邊復有大人相,名: 可悅樂金色雲,以一切寳心王藏摩尼王而為莊嚴. 放淨光明照于法界,於中普現猶如佛眼廣大光明 摩尼寶藏,是為五十七。吉祥相右邊復有大人相, 名: 佛海雲, 毗瑠璃寶、香燈、華鬘以為莊嚴, 放滿虛空摩尼寳王香燈大焰清淨光明,充徧十方 一切國土,於中普現道場眾會,是為五十八。吉 祥相左邊有大人相,名:示現光明雲,無數菩薩 坐寳蓮華以為莊嚴, 放摩尼王種種間錯寳焰光明, 普淨一切諸法界海,於中示現無量諸佛,及佛妙 音演說諸法,是為五十九。吉祥相左邊復有大人 相、名: 示現徧法界光明雲, 摩尼寳海以為莊嚴, 放大光明徧一切刹,於中普現諸菩薩眾,是為六 十。吉祥相左邊復有大人相,名:普勝雲,日光 明摩尼王寳輪鬘而為莊嚴,放大光焰充滿法界諸 世界海,於中示現一切世界、一切如來、一切眾 生,是為六十一。吉祥相左邊復有大人相,名: 轉法輪妙音雲,一切法燈清淨香蘂以為莊嚴,放 大光明充滿法界,於中普現一切諸佛所有相海及

以心海,是為六十二。吉祥相左邊復有大人相,名:莊嚴雲,以去、來、今一切佛海而為莊嚴, 放淨光明嚴淨一切諸佛國土,於中普現十方一切 諸佛菩薩及佛菩薩所行之行,是為六十三。

「如來右手有大人相,名:海照雲,眾寶莊 嚴, 恒放月焰清淨光明, 充滿虛空一切世界, 發 大音聲歎美一切諸菩薩行, 是為六十四。如來右 手復有大人相,名:影現照耀雲,以毗瑠璃、帝 青、摩尼寳華而為莊嚴, 放大光明普照十方菩薩 所住蓮華藏、摩尼藏等一切世界, 於中悉現無量 諸佛, 以淨法身坐菩提樹, 震動一切十方國土, 是為六十五。如來右手復有大人相,名:燈焰鬘 普嚴淨雲, 毗盧遮那寳以為莊嚴, 放大光明成變 化網,於中普現諸菩薩眾,咸戴寶冠演諸行海, 是為六十六。如來右手復有大人相,名:普現一 切摩尼雲, 蓮華焰燈而為莊嚴, 放海藏光充徧法 界, 於中普現無量諸佛坐蓮華座, 是為六十七。 如來右手復有大人相,名:光明雲,摩尼焰海以 為莊嚴, 放眾寶焰、香焰、華焰清淨光明, 充滿 一切諸世界網、於中普現諸佛道場、是為六十八。 如來左手有大人相,名:毗瑠璃清淨燈雲,寶地 妙色以為莊嚴, 放於如來金色光明, 念念常現一 切上妙莊嚴之具, 是為六十九。如來左手復有大 人相,名:一切刹智慧燈音聲雲,以因陀羅網、 金剛華而為莊嚴,放閻浮檀金清淨光明,普照十 方一切世界,是為七十。如來左手復有大人相, 名:安住寳蓮華光明雲,眾寳妙華以為莊嚴,放 大光明如須彌燈, 普照十方一切世界, 是為七十 一。如來左手復有大人相,名: 徧照法界雲,以 妙寶鬘、寶輪、寶瓶、因陀羅網及眾妙相以為莊 嚴, 放大光明普照十方一切國土, 於中示現一切 法界、一切世界海、一切如來坐蓮華座, 是為七 十二。如來右手指有大人相,名:現諸劫刹海旋 雲,水月焰藏摩尼王一切寳華以為莊嚴,放大光 明充滿法界,其中恒出微妙音聲滿十方刹,是為 七十三。如來左手指有大人相,名:安住一切寳 雲,以帝青、金剛寶而為莊嚴,放摩尼王眾寶光 明充滿法界, 其中普現一切諸佛及諸菩薩, 是為 七十四。如來右手掌有大人相,名:照耀雲,以 摩尼王千輻寶輪而為莊嚴, 放寳光明, 其光右旋 充滿法界,於中普現一切諸佛,一一佛身光焰熾 然, 說法度人, 淨諸世界, 是為七十五。如來左 手掌有大人相, 名: 焰輪普增長化現法界道場雲, 以日光摩尼王千輻輪而為莊嚴,放大光明充滿一

切諸世界海,於中示現一切菩薩,演說普賢所有行海,普入一切諸佛國土,各各開悟無量眾生,是為七十六。

「如來隂藏有大人相 名: 普流出佛音聲雲 一切妙寶以為莊嚴, 放摩尼燈華焰光明, 其光熾 盛, 具眾寶色, 普照一切虚空法界, 其中普現一 切諸佛遊行往來處處周徧, 是為七十七。如來右 臀有大人相,名: 寶燈鬘普照雲,諸摩尼寳以為 莊嚴, 放不思議寳焰光明, 彌布十方一切法界, 與虛空法界同為一相,而能出生一切諸相,一一 相中悉現諸佛自在神變, 是為七十八。如來左臀 有大人相, 名: 示現一切法界海光明彌覆虛空雲, 猶如蓮華, 清淨妙寳以為嚴飾, 放光明網徧照十 方一切法界,於中普現種種相雲,是為七十九。 如來右胜有大人相,名:普現雲,以眾色摩尼而 為莊嚴, 其胜與腨上下相稱, 放摩尼焰妙法光明, 於一念中能普示現一切寶王遊步相海, 是為八十。 如來左胜有大人相,名:現一切佛無量相海雲, 一切寶海隨順安住以為莊嚴, 廣大遊行, 放淨光 明普照眾生,悉使希求無上佛法,是為八十一。 如來右邊伊尼延鹿王腨有大人相,名:一切虚空 法界雲, 光明妙寳以為莊嚴, 其相圓直, 善能遊

步,放閻浮金色清淨光明,徧照一切諸佛世界,發大音聲普皆震動,復現一切諸佛國土,住於虚空寶焰莊嚴,無量菩薩從中化現,是為八十二。如來左邊伊尼延鹿王腨有大人相,名:莊嚴海雲,色如真金,能徧遊行一切佛刹,放一切寶清淨光明,充滿法界施作佛事,是為八十三。如來寶腨上毛有大人相,名:普現法界影像雲,其毛右旋,一一毛端放寶光明,充滿十方一切法界,示現一切諸佛神力,其諸毛孔悉放光明,一切佛刹於中顯現,是為八十四。

「如來足下有大人相,名:一切菩薩海安住雲,色如金剛、閻浮檀金,清淨蓮華放寶光明,普照十方諸世界海,寶香焰雲處處周徧,舉足將步,香氣周流,具眾寶色充滿法界,是為八十五。如來右足上有大人相,名:普照一切光明雲,一切眾寶以為莊嚴,放大光明充滿法界,示現一切諸佛菩薩,是為八十六。如來左足上有大人相,名:普現一切諸佛雲,寶藏摩尼以為莊嚴,放寶光明,於念念中現一切佛神通變化,及其法海所坐道場,盡未來際劫無有間斷,是為八十七。如來右足指間有大人相,名:光照一切法界海雲,須彌燈摩尼王千輻焰輪種種莊嚴,放大光明充滿

十方一切法界諸世界海,於中普現一切諸佛所有 種種寶莊嚴相,是為八十八。如來左足指間有大 人相,名:現一切佛海雲,摩尼寳華、香焰、燈 鬘、一切寳輪以為莊嚴,恒放寳海清淨光明,充 滿虛空, 普及十方一切世界, 於中示現一切諸佛 及諸菩薩圓滿音聲、卍字等相, 利益無量一切眾 生,是為八十九。如來右足跟有大人相,名:自 在照耀雲, 帝青、寳末以為莊嚴, 常放如來妙寳 光明, 其光妙好充滿法界, 皆同一相無有差别, 於中示現一切諸佛坐於道場演說妙法,是為九十。 如來左足跟有大人相,名:示現妙音演說諸法海 雲, 以變化海摩尼寶、香焰海須彌華摩尼寶及毗 瑠璃而為莊嚴, 放大光明充滿法界, 於中普現諸 佛神力, 是為九十一。如來右足趺有大人相, 名: 示現一切莊嚴光明雲, 眾寶所成, 極妙莊嚴, 放 閻浮檀金色清淨光明, 普照十方一切法界, 其光 明相猶如大雲,普覆一切諸佛道場,是為九十二。 如來左足趺有大人相,名:現眾色相雲,以一切 月焰藏毗盧遮那寶、因陀羅尼羅寶而為莊嚴,念 念遊行諸法界海,放摩尼燈香焰光明,其光徧滿 一切法界, 是為九十三。如來右足四周有大人相, 名: 普藏雲, 因陀羅尼羅金剛寶以為莊嚴, 放寶

光明充滿虛空,於中示現一切諸佛坐於道場摩尼 寳王師子之座,是為九十四。如來左足四周有大 人相, 名: 光明徧照法界雲, 摩尼寳華以為莊嚴, 放大光明充滿法界平等一相,於中示現一切諸佛 及諸菩薩自在神力,以大妙音演說法界無盡法門, 是為九十五。如來右足指端有大人相,名:示現 莊嚴雲, 甚可愛樂閻浮檀清淨真金以為莊嚴, 放 大光明充滿十方一切法界,於中示現一切諸佛及 諸菩薩無盡法海種種功德、神通變化, 是為九十 六。如來左足指端有大人相,名:現一切佛神變 雲,不思議佛光明、月焰普香、摩尼寶焰輪以為 莊嚴, 放眾寳色清淨光明, 充滿一切諸世界海, 於中示現一切諸佛及諸菩薩演說一切諸佛法海、 是為九十七。

「佛子! 毗盧遮那如來有如是等十華藏世 界海微塵數大人相; 一一身分, 眾寶妙相以為莊 嚴。」

## 如來隨好光明功德品第三十五

爾時, 世尊告寳手菩薩言:

「佛子!如來、應、正等覺有隨好,名:圓 滿王。此隨好中出大光明,名為:熾盛,七百萬 阿僧祇光明而為眷屬。佛子! 我為菩薩時,於兜率天宮放大光明,名:光幢王,照十佛刹微塵數世界。彼世界中地獄眾生,遇斯光者,眾苦休息,得十種清淨眼,耳、鼻、舌、身、意亦復如是,咸生歡喜,踊躍稱慶,從彼命終生兜率天。天中有鼓,名:甚可愛樂。彼天生已,此鼓發音而告之言:『諸天子!汝以心不放逸,於如來所種諸善根,往昔親近眾善知識。毗盧遮那大威神力,於彼命終來生此天。』

「佛子!菩薩足下千輻輪,名:光明普照王。 此有隨好,名:圓滿王,常放四十種光明。中有 一光,名:清淨功德,能照億那由他佛刹微塵數 世界,隨諸眾生種種業行、種種欲樂皆令成熟。 阿鼻地獄極苦眾生,遇斯光者,皆悉命終生兜率 天。既生天已,聞天鼓音而告之言:『善哉善哉! 諸天子!毗盧遮那菩薩入離垢三昧,汝當敬禮。』

「爾時,諸天子聞天鼓音如是勸誨,咸生是念:『奇哉希有!何因發此微妙之音?』是時, 天鼓告諸天子言:『我所發聲,諸善根力之所成就。諸天子!如我說我,而不著我,不著我所; 一切諸佛亦復如是,自說是佛,不著於我,不著我所。諸天子!如我音聲不從東方來,不從南西

北方、四維上下來: 業報成佛亦復如是, 非十方 來。諸天子!譬如汝等昔在地獄,地獄及身非十 方來,但由於汝顛倒惡業愚癡纏縛,生地獄身, 此無根本、無有來處。諸天子! 毗盧遮那菩薩威 德力故放大光明, 而此光明非十方來。諸天子! 我天鼓音亦復如是, 非十方來, 但以三昧善根力 故, 般若波羅蜜威德力故, 出生如是清淨音聲, 示現如是種種自在。諸天子!譬如須彌山王有三 十三天上妙宮殿種種樂具, 而此樂具非十方來; 我天鼓音亦復如是, 非十方來。諸天子! 譬如億 那由他佛刹微塵數世界盡末為塵, 我為如是塵數 眾生, 隨其所樂而演說法, 令大歡喜, 然我於彼 不生疲厭、不生退怯、不生憍慢、不生放逸。諸 天子! 毗盧遮那菩薩住離垢三昧亦復如是, 於右 手掌一隨好中放一光明, 出現無量自在神力, 一 切聲聞、辟支佛尚不能知, 況諸眾生! 諸天子! 汝當往詣彼菩薩所親近供養, 勿復貪著五欲樂具, 著五欲樂障諸善根。諸天子!譬如劫火燒須彌山, 悉令除盡,無餘可得;貪欲纏心亦復如是,終不 能生念佛之意。諸天子!汝等應當知恩報恩。諸 天子! 其有眾生不知報恩, 多遭橫死, 生於地獄。 諸天子!汝等昔在地獄之中,蒙光照身,捨彼生

此;汝等今者宜疾廻向,增長善根。諸天子!如我天鼓,非男非女,而能出生無量無邊不思議事;汝天子、天女亦復如是,非男非女,而能受用種種上妙宮殿園林。如我天鼓不生不滅,色、受、想、行、識亦復如是不生不滅。汝等若能於此悟解,應知則入無依印三昧。』

「時, 諸天子聞是音已, 得未曾有, 即皆化 作一萬華雲、一萬香雲、一萬音樂雲、一萬幢雲、 一萬蓋雲、一萬歌讚雲; 作是化已, 即共往詣毗 盧遮那菩薩所住宮殿, 合掌恭敬, 於一面立, 欲 申瞻覲而不得見。時,有天子作如是言:『毗盧 遮那菩薩已從此没, 生於人間淨飯王家, 乘栴檀 樓閣, 處摩耶夫人胎。』時, 諸天子以天眼觀見 菩薩身, 處在人間淨飯王家, 梵天、欲天承事供 養。諸天子眾咸作是念:『我等若不往菩薩所問 訊起居, 乃至一念於此天宮而生愛著, 則為不可。』 時, 一一天子與十那由他眷屬欲下閻浮提。時, 天鼓中出聲告言:『諸天子!菩薩摩訶薩非此命 終而生彼間, 但以神通, 隨諸眾生心之所宜, 令 其得見。諸天子! 如我今者, 非眼所見, 而能出 聲; 菩薩摩訶薩入離垢三昧亦復如是, 非眼所見, 而能處處示現受生,離分别,除憍慢,無染著。

諸天子! 汝等應發阿耨多羅三藐三菩提心,淨治 其意,住善威儀,悔除一切業障、煩惱障、報障、 見障;以盡法界眾生數等身,以盡法界眾生數等 頭,以盡法界眾生數等舌,以盡法界眾生數等善 身業、善語業、善意業,悔除所有諸障過惡。』

「時、諸天子聞是語已、得未曾有,心大歡 喜而問之言:『菩薩摩訶薩云何悔除一切過惡?』 爾時, 天鼓以菩薩三昧善根力故, 發聲告言: 『諸 天子! 菩薩知諸業不從東方來, 不從南西北方、 四維上下來, 而共積集, 止住於心; 但從顛倒生, 無有住處。菩薩如是決定明見, 無有疑惑。諸天 子! 如我天鼓, 說業、說報、說行、說戒、說喜、 說安、說諸三昧:諸佛菩薩亦復如是,說我、說 我所、說眾生、說貪恚癡種種諸業,而實無我、 無有我所。諸所作業、六趣果報, 十方推求悉不 可得。諸天子!譬如我聲,不生不滅,造惡諸天 不聞餘聲, 唯聞以地獄覺悟之聲; 一切諸業亦復 如是,非生非滅,隨有修集則受其報。諸天子! 如我天鼓所出音聲,於無量劫不可窮盡、無有間 斷, 若來若去皆不可得。諸天子! 若有去來則有 斷常, 一切諸佛終不演說有斷常法, 除為方便成 熟眾生。諸天子!譬如我聲,於無量世界,隨眾

生心皆使得聞;一切諸佛亦復如是,隨眾生心悉令得見。諸天子!如有頗梨б鏡,名為:能照,清淨鑒徹,與十世界其量正等;無量無邊諸國土中,一切山川、一切眾生,乃至地獄、畜生、餓鬼,所有影像皆於中現。諸天子!於汝意云何?彼諸影像可得說言來入鏡中、從鏡去不?』答言:『不也。』『諸天子!一切諸業亦復如是,雖能出生諸業果報,無來去處。諸天子!譬如幻師幻惑人眼,當知諸業亦復如是。若如是知,是真實懺悔,一切罪惡悉得清淨。』

「說此法時,百千億那由他佛刹微塵數世界中兜率陀諸天子,得無生法忍;無量不思議阿僧祇六欲諸天子,發阿耨多羅三藐三菩提心;六欲天中一切天女,皆捨女身,發於無上菩提之意。爾時,諸天子聞說普賢廣大廻向,得十地故,獲諸力莊嚴三昧故,以眾生數等清淨三業悔除一切諸重障故,即見百千億那由他佛刹微塵數七寶蓮華;一一華上皆有菩薩結跏趺坐,放大光明;彼諸菩薩一一隨好,放眾生數等光明;彼光明中,有眾生數等諸佛結跏趺坐,隨眾生心而為說法,而猶未現離垢三昧少分之力。

<sup>16</sup> 大正藏:玻瓈

「爾時,彼諸天子以上眾華,復於身上一一 毛孔化作眾生數等眾妙華雲,供養毗盧遮那如來, 持以散佛,一切皆於佛身上住。其諸香雲,普雨 無量佛刹微塵數世界。若有眾生身蒙香者,其身 安樂,譬如比丘入第四禪,一切業障皆得消<sup>17</sup>滅。 若有聞者,彼諸眾生於色、聲、香、味、觸,其 内具有五百煩惱,其外亦有五百煩惱,貪行多者 二萬一千,瞋行多者二萬一千,癡行多者二萬一 千,等分行者二萬一千,了知如是悉是虛妄。如 是知已,成就香幢雲自在光明清淨善根。若有眾 生見其蓋者,種一清淨金網轉輪王一恒河沙善 根。

「佛子!菩薩住此轉輪王位,於百千億那由他佛刹微塵數世界中教化眾生。佛子!譬如明鏡世界月智如來,常有無量諸世界中比丘,比丘尼優婆塞、優婆夷等化現其身而來聽法,廣為演說本生之事,未曾一念而有間斷。若有眾生聞其佛名,必得往生彼佛國土;菩薩安住清淨金網轉輪王位亦復如是,若有暫得遇其光明,必獲菩薩第十地位,以先修行善根力故。佛子!如得初禪,雖未命終,見梵天處所有宮殿而得受於梵世安樂;

<sup>17</sup> 大正藏: 銷

得諸禪者悉亦如是。菩薩摩訶薩住清淨金網轉輪 王位,放摩尼髻清淨光明;若有眾生遇斯光者, 皆得菩薩第十地位,成就無量智慧光明,得十種 清淨眼,乃至十種清淨意,具足無量甚深三昧, 成就如是清淨肉眼。

「佛子!假使有人以億那由他佛刹碎為微塵,一塵一刹復以爾許微塵數佛刹碎為微塵,如是微塵悉置左手持以東行,過爾許微塵數世界乃下一塵,如是東行盡此微塵,南西北方、四維上下亦復如是;如是十方所有世界若著微塵及不著者,悉以集成一佛國土。寶手!於汝意云何?如是佛土廣大無量可思議不?」

答曰:「不也!如是佛土廣大無量,希有奇特,不可思議。若有眾生聞此譬喻<sup>18</sup>能生信解,當知更為希有奇特。」

佛言:「寳手!如是如是!如汝所說!若有善男子、善女人聞此譬喻而生信者,我授彼記, 決定當成阿耨多羅三藐三菩提,當獲如來無上智慧。寳手!設復有人以千億佛刹微塵數如上所說 廣大佛土末為微塵,以此微塵依前譬喻一一下盡, 乃至集成一佛國土,復末為塵,如是次第展轉乃

<sup>18</sup> 大正藏: 諭 (後同)

至經八十返;如是一切廣大佛土所有微塵,菩薩業報清淨肉眼於一念中悉能明見,亦見百億廣大佛刹微塵數佛,如頗梨<sup>19</sup>鏡清淨光明,照十佛刹微塵數世界。寶手!如是皆是清淨金網轉輪王甚深三昧福德善根之所成就。」

大方廣佛華嚴經卷第四十八

#### 補關眞言

南無三滿哆. 没馱喃. 阿鉢囉帝. 喝多折. 折捺彌. 唵. 雞彌雞彌. 怛塔葛塔喃. 末瓦山. 矴鉢囉帝. 烏怛摩怛摩. 怛塔葛塔喃. 末瓦吽. 發莎訶.

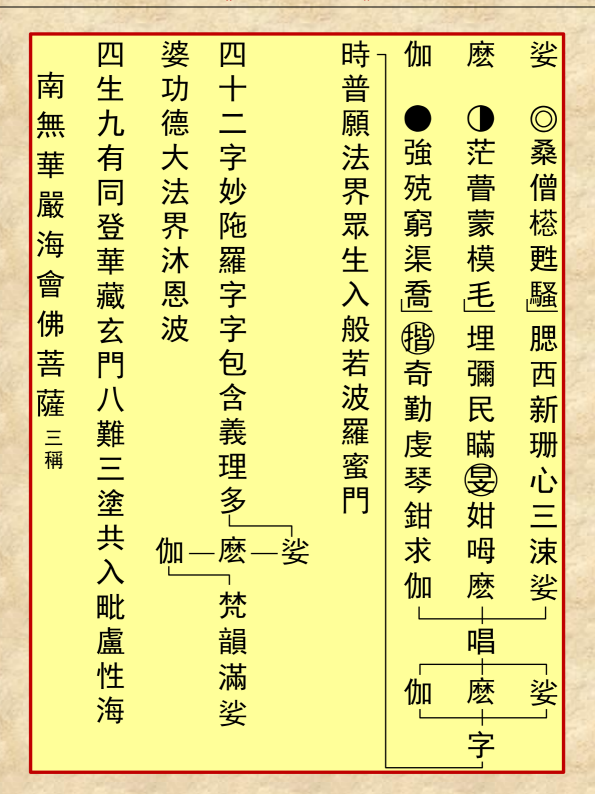
### 舉讚

普光再會. 大法重宣. 高超十聖與三賢. 等覺義幽玄. 心月孤圓. 究竟離言詮.

#### 舉字母讚

華嚴字母. 眾藝親宣. 善財童子得眞傳. 祕密義幽玄. 功德無邊. 唱誦利人天.

<sup>19</sup> 大正藏:玻瓈



# 迴向偈

願以此功德 普及於一切 我等與眾生 皆共成佛道

#### 南无护法韦驮尊天菩萨





此咒置經書中可滅誤跨之罪